

كتاب العروفة

# تعتير العالم

د. أنور عبد الملائكة



Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)



سلسلة كتب ثقافية شهرية يصدرها المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب - الكويت

# تعيير العالم

د. أنور عبد الملائكة

---

٩٥ - صفر ١٤٠٦ هـ - نوفمبر (تشرين الثاني) ١٩٨٥ م

المشرف العام:

احمد مشاري العدوانى  
الأمين العام للمجلس

نائب المشرف العام:

د. خليفة الوقيان  
الأمين العام المساعد

هيئة التحرير:

د. فؤاد زكريا المستشار  
د. اسامة الخولي  
زهير الكرمي  
د. سليمان الشطي  
د. سليمان العسكري  
د. شاكر مصطفى  
ضدقي حطّاب  
د. عبد الرزاق العدوانى  
د. فاروق العمر  
د. محمد الرميمي

---

المراحلات :

ترجمة باسم السيد الأمين العام للمجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب  
ص.ب. ٢٣٩٦ - الكويت

تَغْيِيرُ الْعَالَم

---

---

المواد المنشورة في هذه السلسلة تعبر عن رأي كاتبها  
ولا تعبّر بالضرورة عن رأي المجلس

## تقديم

إن عملية تغير العالم منذ نهاية الحرب العالمية ، وخاصة منذ مرحلة ما بين عامي ١٩٤٩ و ١٩٧٣ ، أي بين انتصار ثورة التحرر الوطني واقامة جمهورية الصين الشعبية في أول أكتوبر عام ١٩٤٩ من ناحية ، وحرب أكتوبر عام ١٩٧٣ وتحرير فيتنام في نفس المرحلة من ناحية أخرى أمر مركزي في تطور المجتمعات البشرية الحديثة ، كما أنه يمثل نقطة التحول في تاريخ العالم .

ومن ثم فان هذه العملية ، عملية « تغير » العالم لا تحدث بشكل موضوعي آلي بحت ، من جراء تطور القوى الانتاجية أو مقتضيات المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، وغير ذلك من الأسباب التي يسهل وصفها كميًّا . إنها عملية تلعب فيها الارادة السياسية دوراً رئيساً ، يتد مجاه من الجيو-سياسة العالمية والإقليمية إلى الدين وصراع الحضارات . أي أنَّ عملية « تغير » العالم تقتضي ، بالضرورة ، دراسة القوى العاملة على « تغير » العالم . بعضها يعمل من أجل توسيع رقعة التحرر والحرية ، والتقدم . والبعض الآخر يعمل من أجل اختصار عملية التغير إلى هيمنة المركز الواحد . وإن تشابك هذه الاتجاهات ، وتعدد مسالكها ومناهجها ، وتبالين معدلات سرعة تحركها الذاتي أثارت ، وتشير بشكل متزايد ، مستوى جديداً من الإشكال يقتضي نوعاً جديداً من التحليل ..

ومن هنا ، فان هذه الدراسة المقتضبة سوف تتجه أولاً وقبل كل شيء إلى دراسة المحاور العامة لعملية تغيير العالم ، دون أن تهتم بالسرد التفصيلي - وهو من شأن الدراسات التفصيلية ، الميدانية ، والتابعة الصحفية الدقيقة - وذلك بغية تقديم صورة شاملة لعملية

تغير العالم من خلال التغيرات الحادثة فعلاً ، وبشكل أوضح ابتداءً من العلاقات الحركية الكامنة . ومن هنا ، سيكون التركيز على ذلك «الجزء المغمور من تحت الثلج» ، بغية النفاذ إلى أعماق التيارات التي تعمل في قلب المحيط العميق لتاريخنا المعاصر ، آنئـاً ومستقبليـاً .

وخلاصة القول : فإن هذه الدراسة تستهدف أن تضع بين يدي القارئ ، الملزـم ، والمواطن الـواعي ، وبين طلـائع خـالـف المدارس التـكـوـينـيـة الأـصـيـلـة لـلـفـكـرـ وـالـعـمـلـ فيـ أمـنـاـ العـرـبـيةـ - مـجـمـوعـةـ التـحـالـيلـ وـالـرـؤـىـ التـيـ قدـ تعـيـنـ عـلـىـ تحـدـيدـ التـحـرـكـ العـرـبـيـ فيـ المـرـحـلـةـ الـقـادـمـةـ ، صـوبـ نـظـامـ عـالـمـيـ جـدـيدـ .

فـهـذـهـ درـاسـةـ لاـ تـقـدـمـ «ـ حلـولاـ» ، وـلاـ «ـ وـصـفـاتـ»ـ .ـ وإنـماـ تـكـتـفـيـ بـوـضـعـ ملفـ هـذـهـ القـضـيـةـ الـكـبـرـىـ بـيـنـ أـيـدىـ الطـلـائـعـ الـعـرـبـيـةـ ،ـ الـتـيـ تـسـتـطـعـ وـحـدـهـ ،ـ وـأـنـطـلـاقـاـًـ مـنـ أـرـضـنـاـ ،ـ أـنـ تـشـكـلـ مـشـرـوعـنـاـ الـخـصـارـيـ الـعـرـبـيـ ،ـ وـكـذـاـ إـسـتـرـاتـيـجـيـتـاـ الـخـصـارـيـةـ الـعـرـبـيـةـ ،ـ فـيـ قـلـبـ نـهـضـةـ شـعـوبـ الشـرـقـ ،ـ فـيـ عـصـرـ اـنـدـلـاعـ «ـ رـيـعـ الشـرـقـ»ـ الـذـيـ يـجـمـعـ بـيـنـ صـحـوـةـ حـضـارـاتـ شـعـوبـنـاـ الـشـرـقـيـةـ وـعـزـمـهـ الـأـكـيدـ عـلـىـ تـأـكـيدـ مـكـانـتـهـ ،ـ وـاسـتـقـالـلـ قـرـارـهـ ،ـ وـتـأـمـينـ مـسـارـهـ ،ـ فـيـ اـنـجـهـ التـوـاـكـبـ مـعـ الـقـوـىـ الـتـقـدـيمـيـةـ عـلـىـ أـوـسـعـ نـطـاقـ فـيـ عـالـمـاـنـاـ الـمـعـاـصـرـ .

وقد أفادـتـ هـذـهـ الـدـرـاسـةـ مـنـ الـمـعـطـيـاتـ الـمـتـراـكـمـةـ بـيـنـ عـامـيـ ١٩٧٨ـ وـ ١٩٨٢ـ فـيـ نـطـاقـ الـمـشـرـوعـ الـذـيـ حـظـيـنـاـ بـشـرـفـ تـسـيقـهـ فـيـ اـطـارـ جـامـعـةـ الـأـمـمـ الـمـتـحـدـةـ حـولـ «ـ الـبـدـائـلـ الـاجـتـمـاعـيـةـ -ـ الـتـقـاـفـيـةـ لـلـتـنـمـيـةـ فـيـ عـالـمـ مـتـغـيرـ»ـ ،ـ وـخـاصـيـةـ الـمـشـرـوعـ الـفـرـعـيـ حـولـ «ـ تـغـيـرـ الـعـالـمـ»ـ .ـ وـقـدـ عـاـونـ كـلـ مـنـ السـيـدـ الـإـسـتـاذـ عـبـدـ الـعـظـيمـ حـمـادـ وـالـسـيـدـةـ الـفـاضـلـهـ رـبـابـ عـرـودـكـيـ فـيـ إـعـدـادـ مـخـطـوـطـ هـذـهـ الـدـرـاسـةـ كـمـاـ تـكـرـمـ الصـدـيقـ الـكـرـيمـ الـإـسـتـاذـ الـدـكـتوـرـ وـجـيـهـ عـبـدـ الـمـسـيـحـ بـرـاجـعـهـ الـمـخـطـوـطـ .ـ عـلـىـ أـنـ السـهـوـ

والخطأ من شأن المؤلف وحده .

ونود في الختام أن نتوجه بخالص الشكر إلى « المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب » بدولة الكويت ، وخاصة الأخ الكريم الاستاذ الكبير أحمد مشاري العدواني ، الأمين العام للمجلس ، والزميل الصديق الاستاذ الدكتور فؤاد زكريا ، مستشار سلسلة « عالم المعرفة » لما أبدىاه من ترحاب ، وتسامح ، بعد أن تأخر المخطوط عن موعده لظروف فنية قاهرة ، وهو مما أتاح للعمل أن يتم في جو من التعاون الأخوي الكريم . والحمد لله ، فالله ولي التوفيق .

أنور عبد الملك



Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

الباب الأول  
عَالَمِيَّةُ الْعَالَمُ

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

## الفصل الأول

# في أصول "النظام العالمي"

١ - يتساءل القارئ والمحلل والمسئول السياسي ، عن حقيقة ما يطلق عليه « النظام العالمي » .

ويتبدى أمامنا ، وبوضوح كامل « شكل » سياسي واقتصادي واستراتيجي تنتظم في إطاره وحدات ، وأنماط من العلاقات ، تطوي على صراعات ومواجهات وعمليات تنمية ، وتطور اجتماعي ، وتحديث ، تغزو أحياناً بسرعة هائلة ، ثم تتوقف ، أو ترتد ، أو تصاب بضربات وهجمات مضادة تكسر شوكتها ،

ولقد برزت في إطار هذا « الشكل » منذ عام ١٩٤٥ قوتان عظيمان ، بينما كانت القوى الكبرى ، أو المؤثرة منحصرة في الربع الأول من القرن العشرين في أوروبا ، وكان الولايات المتحدة الأمريكية عالم هامشي يدور في مسار فلكي مستقل ، وكان غالبية العالم أي « القارات الثلاث » آسيا ، إفريقيا ، أمريكا اللاتينية لا وجود لها إلا بوصفها امتدادات تابعة للقاربة الأوروبية ، ولو عدنا إلى الوراء ، إلى القرن التاسع عشر مثلاً ، لرأينا صورة غريبة : القارة الأوروبية في المركز ، ثم تحركات هائلة في قطاع الشرق الحضاري - أي آسيا والعالم الإسلامي - العربي بامتداداته الإفريقية - خاصة حول تحرك الدولة المصرية بقيادة محمد علي بين سنة ١٨٠٥ وسنة ١٨٤٠ ، والثورات الشعبية الفلاحية في الصين والهند ، ثم تحديث اليابان في عهد الإمبراطور ميجي إبتداء من عام ١٨٦٨ ، نصف قرن بعد مصر محمد علي .

تلك صور مبنية ، وكأنما هناك عالم مغمور وراء النظام الثنائي الذي كرسه اتفاقية يالتا عام ١٩٤٥ نظام ؟ أم واقع تاريخي مرحل ؟ وفي كلتا الحالتين : ماذا كان التصور ، والجذور ، والواقع التاريخي الحقيقي ؟

ثم يبرز سؤال آخر : متى ، ولم ، بدأ التساؤل حول « تغيير العالم » ؟

٢ - يرسى هذان التساؤل لأن أرضية تساؤل ثالث مركزي ، ألا وهو متى وكيف ظهرت فكرة « العالم » ؟ أو بوجه أدق : متى وكيف استشعرت معظم المجتمعات أنها مترابطة في إطار واحد ، واعني لا أسطوري يؤثر على حياتها اليومية ، وعلى مستقبلها ويطلق عليه « العالم » ؟ أي متى استشعرت غالبية شعوب المجتمعات البشرية ، السواد الأعظم من الناس أنها جزء لا يتجزأ من دائرة أو إطار أوسع من دائرة الوطن ، والأمة ، ورابطة الجوار الثقافي ، أو الديني ، أو الحضاري ، إطار يتدنى الدولة الوطنية ، والقارة ، وكأنه الإطار أو الدائرة الأكثر عمومية ، والأكثر شمولاً ، أي في نهاية الأمر الإطار أو الدائرة التي قد يكون لها الوزن الأكبر في تبدل الأمور أو تطورها ؟

يكفي هنا أن نذكر واقعة تبدو غريبة : ذلك أنه عندما توفي الإمبراطور نابليون الأول في منفاه بجزيرة سانت هيلانة سنة ١٨٢١ ، لم يصل النبأ إلى ميناء مارسيليا إلا بعد انقضاء شهرين على الوفاة ، ولم ينتشر في أرجاء فرنسا إلا بعد نصف عام . . . لم تكن آنذاك في عصر اللاسلكي والتليفون رغم تقدم فنون الحرب والهندسة بشكل ملحوظ . هكذا كان « عالم » أوروبا وحدها في الربع الأول من القرن التاسع عشر ، بالنسبة لحدث بالغ الخطورة .

لم يكن هناكوعي بوجود واقعي مؤثر اسمه «العالم» - على العكس تماماً مما نحياته اليوم ، وإنما كان مفهوم «العالم» مفهوماً تاريخياً ، فلسفياً ، دينياً ، يرمز إلى إدراك شامل لمجموع ما تم اكتشافه وتدوينه في كتب الرحلات والجغرافيا .

وفجأة ، وفي أقل من نصف قرن ، أي قبل انتهاء القرن التاسع عشر ببضع سنوات ، اتسعت دائرة إدراك الطلائع السياسية والثقافية والعلمية في عواصم العالم المتقدم آنذاك - أي أوروبا والقطاع الشرقي من الولايات المتحدة وبعض عواصم البلدان التابعة في حوض البحر الأبيض المتوسط وقطاعات أخرى في أمريكا اللاتينية وآسيا للترابط المضوي بين الأحداث السياسية والخربية والاقتصادية وكذلك العلمية والثقافية في مختلف قطاعات الدائرة المركزية ، وبين هذه القطاعات . لقد كان هذا العصر هو عصر ظهور أول «المعارض العالمية» ، عصر تدوين الاكتشافات وتعدد طبعات خرائط العالم ، بالشكل التقليدي الواضح (وستكون لنا عودة إلى هذا الموضوع الغريب ) ، عهد البرق والتليفون وإنشاء شركات الملاحة البحرية الكبرى ومعها توسيع وتعزيز وإنشاء العديد من الموانئ التي انبثقت منهاآلاف تلوآلاف من خطوط السكك الحديدية لربط مابين الموانئ والعواصم والمدن الرئيسة في الداخل .

ظهر إذن إدراك «العالم» بالوعي «بالعالم» منذ أقل من قرن من الزمان ، وإن كان العالم الواقعي ظاهرة موضوعية تمت إلى أقدم العصور ، أي أنها ظاهرة موضوعية من حيث وجود القارات والمحيطات ، وإن كان هذا العالم الموضوعي غير مترابط ومتفاعل في نسيج متصل الخيوط والتأثيرات المتبدلة قبل بداية القرن العشرين .

من البديهي إذن أن التساؤل عن : «تغير العالم» ما كان يمكن

له أن يطرح أو حتى يتبدى في الأذهان اللهم إلا لدى بعض العباقرة والرواد قبل بداية هذا القرن ، أي قبل أن يتكون الإدراك الإنساني الجماعي بوجود « عالم » واحد مترابط .

٣ - اقترنت عملية إدراك ما يمكن أن نسميه هنا « عالمية العالم » La Mondialisation du Monde بتكون مجموعة المعرف التي يطلق عليها اليوم « العلوم الاجتماعية » ، ذلك أن جامعات مرحلة سنة ١٨٠٠ لم تكن تعرف فكرة الأقسام المتخصصة باستثناء « مفهوم علم التاريخ » وهو أمر يتضح في موسوعة « الأنسيكلوبيديا » التي حررها « ديدرو » ورجال عصر التنوير في فرنسا في النصف الثاني من القرن الثامن عشر قبل الثورة الفرنسية ، وفجأة ، وفي أقل من مائة عام ، أي ما بين سنة ١٨٠٠ وسنة ١٩٠٠ نشهد بروز مجالات متعددة اخترقت التسميات التقليدية للعلوم الاجتماعية المعاصرة كما نعرفها اليوم : الاقتصاد ، علم الإنسان ( الأثر وbiology ) علم السياسة ، علم الاجتماع ، علم النفس ... الخ ، ويتناول كل علم من هذه العلوم زاوية أو نوعية متخصصة من واقع العالم ، الذي أصبح مدركاً ادراكاً كلياً في نفس هذه المرحلة الزمنية بالضبط أي حول عام ١٩٠٠ .

وفي أعقاب ذلك ، بدأت المحاولات الأولى للجمع بين هذه الزوايا المتخصصة في التحليل من ناحية وبين التاريخ العام ، والفلسفة ، خاصة فلسفة التاريخ ، والجغرافيا العامة ، وتاريخ علوم الأديان من ناحية أخرى بغية تفسير « مفهوم العالم » ، وخاصة طرق تكون النظام العالمي الذي وجد في بداية القرن العشرين .

كان « النظام العالمي » القائم آنذاك هو نظام الهيمنة الأوروبية على

سائر القارات - آسيا ، إفريقيا ، أمريكا اللاتينية .. ( رغم استقلالها النسبي عن إسبانيا والبرتغال في القرن التاسع عشر ) - باستثناء الولايات المتحدة الأمريكية ، وكان ذلك هو الأمر الواقع منذ القرن الخامس عشر ، عصر الاكتشافات البحرية الكبرى ، وما ترتب عليها من تراكم هائل للثروات والموارد بين أيدي قلة من المقطوعات والدول في القارة الأوروبية - وهي العملية التي ستتناولها بعد قليل بالتحليل .

وبعد خمسة أجيال من الهيمنة ، شرعت العلوم الاجتماعية الأوروبية ، ثم الغربية تساؤل عن أسباب تلك الهيمنة واستمرارها .

وأنقسم الرأي بين عدة اتجاهات رئيسة :

أ - ذهب المفكرون التقليديون إلى أن هذا الواقع لا يمثل إشكالاً خاصاً ، فمن كان أكثر تقدماً لابد وأن يكون أكثر قدرة أو كفاءة أو أهلية ، أي أن أمر الهيمنة الأوروبية الغربية - أمر طبيعي لا يمثل جديداً ، أفلم تأت هذه الهيمنة بعد عصر النهضة ؟ أفلم تكون هذه النهضة أوروبية فحسب ؟ ألم تقم على مقدمات معروفة ومثبتة تو كد تفوق أوروبا الأزلي الأبدى ، ابتداء من حضارات اليونان وروما ، ومن بعدها الدعوة المسيحية ، وانتشار فلسفتها الأخلاقية وقيمها الروحية عبر العصور الوسطى ؟

فذلك دائرة متصلة بدأت من سocrates ، وبيركليس حتى الامبراطورية البريطانية في العصر الفيكتوري ومن بعده ظهور أو إدراك ظاهرة عالمية العالم .

إذن : لم ، وفيم التساؤل ؟ إن « العالسم » كان ولايزال

وسيظل ، نظرة دائيرية تمثل أيضا نظرة مراكز الهيمنة التقليدية ، وقد عرفت كيف تعاصر نتائج الاكتشافات الحديثة الخاصة بالحضارات والثقافات الأخرى وتضعها في إطار سلفي منمق باسم « الاستشراف » فلا وجود للشرق الحضاري الشامخ وحضاراته العريقة ، واستمرار خصوصياته الثقافية والقومية في تشكيل النظام العالمي ، مادام خارج أرضية التحرك الفعال ، ابتداء من هذه النظرة الدائرية المغلقة ، نظرة الهيمنة ، بل والوجود المتوحد ، لأوروبا والغرب على ساحة تاريخ العالم .

ب - ثم جاءت مرحلة نقد الطرح التقليدي للعلوم الاجتماعية ، على أيدي مدارس جديدة نشأت في الغرب ابتداء من صدمة فقدان المستعمرات القديمة وخاصة صدمة حروب فيتنام ، على الوجهان الأمريكي .

وقد ذهب عدد من هؤلاء القادة المجددين إلى أن التاريخ يمكن وصفه على النمط التالي ، بشكل مقتضب :

- الدائرة التقليدية الرئيسة ، دائرة الهيمنة الأوروبية تظل كما هي حسب مفهوم الاتجاه الأول الذي وصفناه آنفاً ، غير أن هذا « العالم » اعتبر مكوناً من وحدات قليل إنها مصطنعة . ذلك أن تلك الوحدات - أي « الدول » الأوروبية - لم يكن لها واقع عميق الجذور ، إذ أنها تكونت عبر مسيرة من التراكمات قليل إنها « إقطاعية » في البداية ، ثم أدت بعد مرحلة إلى صراعات مع طبقات المجتمعات المدن ، أي البرجوازية ، إلى تكوين الدولة الأوروبية من الطراز الحديث ، وهي الدولة التي انقسمت بدورها إلى قطاعين ، مجموعة مراكز القوى الرأسالية من ناحية ، وفئات أو طبقة العاملين في المصانع التي وجدت في المدن وحوطها من ناحية أخرى .

## - وماذا كان قبل هذا العالم الحديث الذي تكون حول القرن الخامس عشر؟

يقول هؤلاء النقاد إن هذا العالم الحديث - الأوروبي - سبقته مجموعة غير متجانسة من الظواهر ، بعضها في القارة الأوروبية ، ومعظمها خارج هذه القارة - وفي هذا اعتراف على الأقل بأنه كانت هناك ظواهر إجتماعية ، بل وحضارات خارج دائرة الح민نة التقليدية . مجتمعات مبعثرة ، أو حضارات وإمبراطوريات تسيطر على قطاع من قارة أو قارات ، صراعات تتصل ثم تنقطع على حدود هذه التكوينات الاجتماعية والسياسية والحضارية .. إلخ. والهدف من هذا السرد المتخطط ، والذي كثيراً ما يتخذ ألواناً تبهر العقل والخيال معاً - مثل التغنى بجمال حضارة مصر الفرعونية وكذا بيرهاف الحضارة الصينية ورومانية «الف ليلة وليلة» ، وغير ذلك مما يثلج صدر المترعرع الشرقي - إنما هو إنكار تاريخية العالم في مجموعه ، إذ أن الاعتراف بهذه التاريخية معناه الاعتراف بعرافة وأصالحة حضارات الشرق ، وقدرتها الخارقة على الاستمرارية التاريخية عبر عشرات القرون ، وفوق هذا وذاك الاعتراف بأن بعضها وخاصة حضارة مصر الفرعونية كانت منبع وأساس الفلسفة اليونانية ، وأن الإيمانية التوحيدية نشأت في أرض الشرق ، وعلى وجه التحديد في شمال شرق إفريقيا وجنوب غرب آسيا ، في الوقت الذي تكونت فيه الأنظمة الفلسفية الكبرى .

- ثم تقدم التفسير النقدي الغربي خطوة ، متخدأً هذه المرة عامل التقدم الاقتصادي أساساً للتصنيف وذلك بعد حرب أربعين ١٩٣٩ - ١٩٤٥ وهي في واقع الأمر «الحرب العالمية الأولى» لأن حرب أربعين ١٩١٨ - ١٩١٤ كانت حرباً أوروبية على وجه الدقة ،

بينما كانت أوروبا تظن أنها هي «العالم» كما قلنا . فأصبح العالم عند هؤلاء القادة الغربيين المجددين ، يتكون من عوالم ثلاثة : «العالم الأول» أي مجتمعات أوروبا الغربية وأمريكا الشمالية الرأسمالية والمتقدمة اقتصادياً وصناعياً ، ثم «العالم الثاني» الذي يتكون من دول أوروبا الاشتراكية وإن كان بعضها متقدماً اقتصادياً وصناعياً وكلها أوروبية غربية ، وأخيراً «العالم الثالث» وفيه بقية العالم أي القارات الثلاث ، باستثناء اليابان ، في بعض الأحيان . أي أن العالم ما زال هو «العالم الأول» . وأصبح «الأول» بعد أن فرض واقع الأمر وجود وحدات أخرى فرضاً ، كان لابد من تصنيفها وتبويبها في سلم هرمي بعد ما كان وما زال هذا المعمور جزءاً لا يتجزأ من «العالم» بمعنى الكلمة .

مفهوم دائري عنصري من ناحية ، يتلوه مفهوم برى العالم وكأنه «سوق عالمي» . كلها يركز التحليل والتخطيط السياسي المستقبلي على أساس واقع الأمر ، على أساس نظام الهيمنة القائم حالياً ومنذ القرن الخامس عشر ، وكأنه مكتوب على الإنسانية لا تعيش إلا تكرار الماضي ، وعلى الشعوب لا تتحرك في دائرة الحصار المضروب حولها ، وعلى عالم الحضارات والثقافات والقوميات غير الغربية أن يظل عديم الفاعلية هامشياً ، مرفوضاً ، عاجزاً .

**فهل ترى هناك نظرة أخرى إلى «عالمية العالم»؟**

٤ - بدأ الاجتهد في هذا الاتجاه في عصر نهضة شعوب الشرق ، عصر الموجة الجبار من حروب ثورات التحرير وكذا الثورات الاجتماعية التي هزت أركان الهيمنة الغربية منذ سنة ١٨٠٥ ، وخاصة منذ نهاية القرن التاسع عشر وأدت إلى تقويض أركان الأنظمة الاستعمارية التقليدية ، وبالتالي تقويض أركان هيمنة أوروبا الغربية ، حتى

تكون الاستعمار المهيمن المتمرّكز بين أيدي الولايات المتحدة الأمريكية بعد عام ١٩٤٥ .

أ - فإذا كان تحرك شعوب القارات الثلاث - وخاصة الشرق الحضاري في آسيا وإفريقيا - يثبت نجاحه وقدرته في المعركة ضد الأنظمة الاستعمارية التقليدية في مجالات الحرب التحريرية وليس فقط في مجال الدبلوماسية والسياسة ، وكذلك في مجال الاقتصاد والثقافة وإن كان بقدر محدود ، أفلًا يمجد بمفكري هذه القارات أن يُؤرخوا ل بتاريخ تطور حضاراتهم وثقافاتهم وقومياتهم بنفس الجدية التي يتناولون بها تاريخ هيمنة أوروبا ثم الغرب منذ القرن الخامس عشر .

وهكذا بدأت حركة الضغط المتصل والنقد الجذري البناء التي واكبت ظهور المؤلفات العملاقة لندرة من أعظم مفكري الغرب - وخاصة «آرنولد توينبي» و«جوزيف نيدهام» مؤكدة أن العالم يتكون من تسلسل زمني ومن مختلف الوجهات التي تمت إلى أنساط حضارية وثقافية وقومية متنوعة احتل فيها الشرق الحضاري مكان الصدارة حتى نهاية القرن الرابع عشر ، بل وفي حالة العلوم التكنولوجية حتى بداية القرن السادس عشر ، أي حتى عصر تكوين نظام الهيمنة الأوروبية ثم الغربية في القرن الخامس عشر ، وهو الأمر الثابت المعترف به دون جدال .

ب - ولكن كان الأمر على هذا النحو كما يثبته التاريخ ، فإن التساؤل الملح يصبح على وجه التحديد هو : ما هي أسباب صعود أوروبا ثم الغرب إلى مكانة الهيمنة منذ القرن الخامس عشر ؟

إن طرح هذا السؤال يشتمل في الوقت نفسه على طرح السؤال أو

التساؤل الإضافي ، المغایر : وكيف نفسر اضمحلال بل وإنحدار المراكز الكبرى للشرق الحضاري منذ القرن الخامس عشر ، على وجه التعميم ، حتى القرن التاسع عشر وأحياناً حتى عصرنا هذا ؟

إن هذا التحليل السبيبي ، هذا التقييب في أعمق جدلية التاريخ يفسر من ناحية التكوين التارمياني للنظام العالمي القائم ، كما يمنحنا مفاتيح التفسير وأدوات العمل لهم مسالك ووسائل وأهداف عملية « تغيير العالم » ، من الناحيتين النظرية والحركية معاً

ومن هنا كانت صياغة تصوّر Concept « فائض القيمة التارمياني » وهو تصوّر نابع من صلب حروب الفزو ، ابتداء من عصر الاكتشافات البحرية ، ويمكن تلخيصه وكذا نتائجه فيما يلي :

- الموجة الأولى من الغزوات ، والنهب ، والاختراق ، جاءت لتضرب المنطقة العربية - الإسلامية اعتباراً من القرن التاسع أي منذ الحروب الصليبية ، وتشكل العدوانية الحربية العنصرية الصهيونية الحلقة المعاصرة من هذه الموجة .

- الموجة الثانية ، الموجة الأشد فتكاً من الناحية البشرية ، عصفت بالقاراء الإفريقية ، وكان للنزف اللاحق الذي ترتّب على تجارة الرقيق أعمق الأثر على إمكانات إفريقيا المعاصرة .

- وجاءت الموجة الثالثة فدمّرت الحضارات والمجتمعات الهندية في أمريكا الوسطى والجنوبية وأخضعتها للإمبراطوريتين البحريتين الإسبانية والبرتغالية .

- ووصلت الموجة الرابعة والأخيرة إلى جنوب آسيا خاصة شبه القارة الهندية ثم جنوب شرق آسيا وأخيراً شرقها .

هكذا تشكلت حقبة تاريخية ، امتدت في دائرتها الأوسع أحد عشر قرنا ونيفا ، وفي دائرتها الأضيق خمسة قرون ، وخلال هذه الحقبة نجحت أوروبا في القضاء على مراكز القوة في الشرق ، وبدرجة أعم ، في آسيا وإفريقيا ، ثم أمريكا اللاتينية ، كما نجحت أوروبا ونجح الغرب في استنزاف ثروات قاراتنا الثلاث - ثرواتها المادية وإمكاناتها البشرية والثقافية على حد سواء - وتکدیس هذه الثروات في دول البرجوازيات الغربية (القومية) الصاعدة آنذاك . والغريب أن أبرز مفكري إيديولوجيات التقدم في الغرب تجاهلوهـم أيضا هذه المسيرة الضخمة والطويلة الأمد من التراكم والتکدیس ، هذا النهب الضارب في أعماق أممـات القارات الثلاث طيلة قرون وقرون ، فكانت صيغـة هؤلاء المـفكـرين صيغـة «فائض الـقيـمة الرأسـالي» ، كما لوـأن الشـيء الأهمـ في تـاريـخ البـشـرـية هوـفـقطـذـلـكـ الطـرـورـالـأخـيرـمنـالـصـرـاعـالـطـبـقـيـفيـالـجـمـعـاتـالـطـبـقـيـةـ،ـ حيثـيـنتـظـرـمـنـالـرـأـسـالـيـنـأـنـيـقـومـواـباـسـغـلـالـطـبـقـاتـالـعـامـةـ.

إنـاـهـاـأـمـاـمـجـذـورـمشـكـلـةـالـهـيمـنـةـوـالـعـنـفـوـالـعـنـفـالـمـضـادـفيـالتـارـيـخـ،ـإـذـأـنـفـائـضـالـقـيـمةـالتـارـيـخـيـلمـيـكـنـفيـالـوـاقـعـيـوـمـاـمـنـالـأـيـامـمـحـصـورـاـضـمـنـجـمـالـالـاـقـتـصـادـفـحـسـبـ،ـحـقـاـإـنـتـکـدـیـسـالـمـوـادـالـأـوـلـيـةـ،ـوـمـصـادـرـالـطـاـقةـ،ـوـالـأـرـاضـيـوـالـمـسـاحـاتـ،ـوـالـسـيـطـرـةـعـلـىـالـمـدـنـوـالـمـوـانـيـءـوـشـبـكـاتـالـمـوـاصـلـاتـالـرـئـيـسـيـةـوـالـبـحـارـوـالـمـحـيـطـاتـ..ـالـخـكـانـأـمـراـعـلـىـجـانـبـكـبـيرـمـنـالـأـهـمـيـةـ،ـلـكـنـفـائـضـالـقـيـمةـالتـارـيـخـيـأـتـاحـلـلـبـرـجـواـزـيـاتـالـغـرـبـيـةـأـوـلـاـ،ـوـقـبـلـأـيـشـيـءـآـخـرـ،ـالـوـسـيـلـةـالـتـيـتـکـفـلـضـمـانـهـيـمـتـهاـعـلـالـمـ.ـ

فـبـفـضـلـفـائـضـالـقـيـمةـالتـارـيـخـيـهـذـاـ،ـأـمـكـنـلـلـشـورـةـالـعـلـمـيـةـوـالـصـنـاعـيـةـأـنـتـحدـثـ،ـوـفـتـحـتـالـجـغـرافـيـاـالـسـيـاسـيـةـالـمـجـالـوـاسـعـاـ

للانتشار باتجاه السيطرة على العالم ، من خلال القوة البحرية ، بينما ساهمت تقنيات الاتصالات في تكثيف نقل فيض الأفكار والنظريات والمفاهيم من «المركز» إلى «الأطراف» المختلفة ، وكانت النتيجة تكديساً فريداً من نوعه عند «المركز» بلغ ذروته في تركيز صياغة النظرية الاجتماعية والاتجاهات الفكرية الحديثة عموماً بين أيدي مراكز المهيمنة الغربية ، من هنا ، استحال على شتى الأطراف - آسيا وإفريقيا وأمريكا اللاتينية - أن تتطور إلا وفق النهج الذي تقتربه وتفرضه فرضاً مختلف المدارس الفكرية في الغرب المهيمن .

أما «على الصفة الأخيرة من النهر» على حد تعبير إدجار سنو الصحفي الأمريكي الشهير الذي كان أول من أدرك مغزى وأبعاد ثورة تحرير الصين ، أي في الشرق الحضاري الحديث والمعاصر ، فإننا نجد مجموعة من الظواهر السالبة :

- ضعف مركز السلطة السياسية وخاصة بعد أن ظهر بوضوح أن أوروبا عصر النهضة بدأت تجمع بين يديها معاني وأدوات المبادرة التاريخية التي كانت فيها سبق بين أيدي الشرق الحضاري : الجمع بين العلم والتكنولوجيا والقدرة على توظيفهما في فنون الحكم وال الحرب .

- اتجاه المراكز الرئيسية للشرق الحضاري إلى التشعب والتباين بدلاً من المركزية التي تتبع وحدتها توظيف الإمكhanات المتراكمة وذلك تحت ضغط موجات الغزو والماكرة التي أصابت الأمة الإسلامية على أيدي المغول وشبيه القارة الهندية ، ومنهام هنا ، التنبؤ بأن موجة الغزو التي واكبت هجوم الغرب نبع من تجمعات قبلية محاصرة في قلب القارة الآسيوية راحت تضرب من حولها سعياً للوصول إلى مناطق التراث غير مدركة للمرحلة التاريخية التي كانت تمر بها آنذاك

حضارات الشرق الكبرى و خاصة الحضارة الإسلامية الآسيوية -  
الأفريقية بكوناتها الثرية المختلفة .

- « فقر الدم » على حد تعبير الدكتور صبحى وحيدة أي تدهور  
مستوى السكان والإنتاج ، ومن ناحية أخرى انكسار نسيج التقدم  
العلمي ، وإنتشار موجات الفكر الجامد السلفي ، وفي كلمة :  
سيادة الجمود والركود في اللحظة التاريخية التي اندلع فيها التحدى  
الغربي بالفکر والسلاح ، جيلا بعد جيل . أما في الصين ورغم  
تباین الظروف السياسية والحربيّة فإننا نلحظ نفس الجمود والركود  
ابتداء من القرن السادس عشر بسبب نزعة الانعزal التي سادت  
نهاية عصر أسرة « مينج » ، رغم إرساليات اليسوعيين العلمية إلى  
هذا البلد الذي أطلق على نفسه تسمية « الدائرة المركزية للعالم » .



## الفصل الثاني

### من "عالمية العالم" إلى حتمية التغيير

١ - إن مسألة مرحلة الانتقال في تشكيل النظام العالمي - أي الانتقال من تكون النظام العالمي إلى نقد مشروعه ثم تقديم البدائل - تكون مشكلة ثانية في حد ذاتها . فإن قلنا «النظام العالمي» ، يصبح السؤال : متى ، بالضبط ، تشكل ذلك النظام ؟ ما هو جوهره ، وصوره ؟

أول ما يتबادر إلى الذهن أن النظام العالمي يرمز إلى تقسيم مناطق النفوذ في العالم في يالتا (فبراير ١٩٤٥) ، في المرحلة الختامية للحرب العالمية ، عندما أصبح من المؤكد أن ألمانيا واليابان لن تستمرا في القتال ، وأن جبهة الحلفاء ، أي في الأساس الولايات المتحدة وإنجلترا ثم الاتحاد السوفيتي من ناحية أخرى ، وكذا الصين على بعد بعيد ، على أبواب النصر .

فإذا اتفقنا على هذه المرحلة الزمنية - وهي رمز أكثر منها اتفاقية حسب مفاهيم القانون الدولي العام ، أي رمز لميزان القوى العسكرية - يصبح لزاما علينا أن ندقق النظر في مكونات ذلك التوازن الذي لايزال يحدد الإطار الأعم للنظام العالمي الراهن .

أ) كان الحلف بين «الحلفاء» المتتصرين في الحرب العالمية يمثل التقاء المصالح في الدفاع عن الذات أمام محاولة ألمانيا في الأساس ، ومعها إيطاليا في المقام الثاني من ناحية السيطرة على القارة الأوروبية

ومستعمراتها ، وأمام محاولة اليابان من ناحية أخرى السيطرة على المحيط الهادئ وشرق وجنوب شرق آسيا . ولكنه كان التقاء مرحليا ، دون جذور تاريخية ثابتة ، بل إن الجذور التاريخية كانت على عكس هذا النمط ، إذ أن معظم الدول الأوروبية كانت قد تحالفت لشن حروب التدخل ضد الدولة السوفيتية الفتية بين عامي ١٩١٩ و ١٩٢٢ . ومعنى ذلك أن الحلفاء المتصررين باسم الديمقراطية ومعاداة الفاشية كانوا في واقع الأمر أعداء الأمس ولم تجتمع كلمتهم إلا مرحليا من أجل صد عدوان متشعب هدد مصالحهم الرئيسة ابتداء من مرحلة ما بعد الأزمة الاقتصادية العالمية الكبرى ( ١٩٢٩ - ١٩٣٢ ) .

ب ) لم تكن مجموعة الحلفاء المتصررين متجانسة من حيث تاريخ تحرّكها السياسي والاستراتيجي . فمن ناحية ، نجد بريطانيا والاتحاد السوفيتي وريث روسيا القيقيرية بعد ثورة سنة ١٩١٧ ، وكلتا هما متنان إلى صلب القارة الأوروبية جغرافيا وتاريخيا ، من ورثة تاريخ الاستعمار . ( في حالة بريطانيا وحليفتها الثانوية فرنسا ، أسوة بهولندا وبلجيكا ) . وعلى الضفة الأخرى إيطاليا موسوليني المهزومة - أو التوسيع داخل القارة الأوروبية كما كان الحال بالنسبة لروسيا منذ عهد بطرس الأكبر وخاصة في حروبها لرد الغزو الروسية والنابليونية بل ومحاولة قيادة أوروبا إبتداء من مؤتمر فيينا سنة ١٨١٥ .

أما الولايات المتحدة الأمريكية فقد كان أمرها مغايرا تماما ، فقد

تكون اتحاد الولايات الأمريكية بعد نجاح حرب الاستقلال ضد إنجلترا في نهاية القرن الثامن عشر ( ١٧٧٥ - ١٧٨٣ ) ثم انتصار الولايات الشمال الصناعية على ولايات الجنوب الزراعية في الحرب الأهلية ( ١٨٦١ - ١٨٦٥ ) . كانت ظروف القارة الأمريكية فريدة حقا ، من حيث اتساع المجال الجغرافي الهائل ، وخصوصية الأرضي ، وانعدام أي تهديد على الحدود البرية والبحرية مما شكل خصوصية الولايات المتحدة الأمريكية على صورة متفردة في العالم آنذاك : « الأمة الجديدة الوحيدة بمعنى الكلمة » على حد تعبير توماس جيفرسون . أمة لم تعرف الحروب إلا للتوسيع ، كما حدث بالنسبة لتكساس ، وأمريكا الوسطى ، والفيليبين ، وجزر جنوب المحيط الهادئ . أمة اضطرتها المسافات الشاسعة اضطرارا للتوصل إلى اكتشافات ، وكذا تطبيق وتطوير اكتشافات موازية ، كان من شأنها أن تجعل منها أقوى ترسانة للمواصلات السلكية واللاسلكية - أي كل ما سوف يتتيح لها بسط تأثيرها على قارات أخرى عبر المحيطات فيما بعد . ولكن ، فيها بعد فقط ، ذلك أن حرب ١٩١٤ - ١٩١٨ التي شاركت فيها الولايات المتحدة في مرحلتها الأخيرة إلى جانب إنجلترا وفرنسا لم تؤد إلى سياسة أو تواجد أمريكي متصل في القارة الأوروبية بين سنتي ١٩١٩ و ١٩٣٩ .

ولقد تجلى هذا الموقف المتخصص للولايات المتحدة الأمريكية في أسلوب رئيسها الكبير فرانكلين روزفلت تجاه زميليه في قيادة الحلفاء

المظفررين ، ترشسل وستالين ، فلم يحاول روزفلت أن يقحم الولايات المتحدة في معركة النفوذ على القارة الأوروبية ودوائر المستعمرات التابعة لها ، أو التأثير عليها لاسيما وأن التفوق العسكري الأمريكي بلغ ذروته بعد هزيمة الجيوش الألمانية واستسلام اليابان على أثر ضرب هيروشيما ونجازاكي بالقنابل الذرية .

- ح ) وباختصار شديد ، فإن تحول الولايات المتحدة الأمريكية إلى القارة الأوروبية - من اتفاقية يالتا إلى تكوين « حلف الأطلنطي » ( إبريل ١٩٤٩ ) - جاء نتيجة لعدة عوامل وعدد كبير من الأزمات الميدانية يمكن إجمالها فيما يلي :

- امتلاك الولايات المتحدة الأمريكية سلاحا جديدا هو القنبلة الذرية مما اضطر الاتحاد السوفيتي أن يعمل على إنتاج هذا السلاح بتكلفة وتضحيات باهظة . وما أن تم ذلك حتى تكون موضوعيا على شكل تنافس ، أو تقابل ، بين حليفين ، دون أن تكون له حتى ذلك الحين وجها محددة فهل هذا السلاح الجديد للتهديد ، أو للاستعمال الفعلي ، أو للمساومة ؟

- ثم إن التفوق الهائل للولايات المتحدة ، من حيث الإمكانيات الاقتصادية ، كان لابد وأن يدفع بدول أوروبا التي خربتها الحرب إلى السعي للإفادة منه ، ومن هنا جاء مشروع مارشال عام ( ١٩٤٧ ) الذي رحبت به دول أوروبا الغربية ، بينما رفضه الاتحاد السوفيتي تقاديا لشروط التفتيش والمراقبة المواكبة لإعادة تعمير الاقتصاد ومرافق العمران .

- وقد ترتب على التفوق الحربي الميداني الضخم الذي احرزه الجيش الأحمر السوفيتي في أوروبا ، حدوث توسيع مماثل في تحديد المناطق التابعة لكل من الإتحاد السوفيتي شرقاً في أوروبا ودول أوروبا والولايات المتحدة في غرب القارة ، ووصل الأمر إلى حد أن وافق الإتحاد السوفيتي وبريطانيا ، في غيبة روزفلت الذي وافق على مضض رغم معارضة وزير خارجيته كورديل هال في موسكو خلال اجتماع أكتوبر سنة ١٩٤٤ على نسب محددة بالنسبة لمناطق النفوذ : كان الاتفاق يقضي بأن يكون للإتحاد السوفيتي ٩٠٪ من النفوذ في رومانيا ، و ٨٠٪ في بلغاريا وهنغاريا ، المجر ، و ٥٠٪ في يوغوسلافيا و ١٠٪ في اليونان ، وقد تحول الأمر بسرعة بحيث سيطر الإتحاد السوفيتي على رومانيا بينما استأثرت بريطانيا باليونان ، وقد زجت بولندا التي لم يحسب حسابها في هذا الاتفاق بالتبعية السوفيتية ؛ بينما أفلتت يوغوسلافيا بقرار شجاع من الرئيس تيتو وصاحب آنذاك ، وانخذلت لنفسها موقف الحيناد في عام ١٩٤٨ ، وهو الموقف الذي سرعان ما لقى صدى ودعماً قوياً من نهرو في الهند وجمال عبد الناصر في مصر الثورة .

- وفي جو عدم الانسجام الغربي ، وكذا تصعيد إرادة القوة الأمريكية في عهد الرئيس ترومان ، قرر الإتحاد السوفيتي أن يحيط نفسه بمنطقة دفاعية من الدول الحليفة تمنع تكرار اختراف حدوده المأساوي على غرار ما حدث في يونيو عام ١٩٤١ على أيدي جحافل هتلر .

- وكما قلنا ، جاء إنشاء « حلف الأطلنطي » بعد إعلان « نظرية

ترومان » وخطبة تشرشل في « فولتون » ليؤكّد دور أمريكا القيادي بالنسبة لجبهة حلفائها من دول غرب أوروبا الرأسالية ، تحت حماية المظلة النوروية وذلك في مقابل المنطقة الوسطى والشرقية التي أصبحت فعلاً دائرة نفوذ سوفيتية ، وهي التي شكلت فيما بعد « حلفوارسو » عام ١٩٥٥ .

د) لم تمر إذن سنتان على إنتهاء الحرب العالمية حتى انشقت جبهة  
الحلفاء إلى طرفين نقليبين على أساس ميداني سياسي .. استراتيجي  
من ناحية ، وأساسي أيدلوجي يرتكز على تبادل النظامين  
الاقتصاديين في العالم الغربي من ناحية أخرى .

٢ - وماذا عن العالم غير الغربي ، الذي حارب أيضاً بشكل عنيف متصل ليس فقط بإبان الحرب نفسها ابتداءً من هجوم اليابان على قاعدة بيرل هاربر وتدمير الأسطول الأمريكي فيها (ديسمبر ١٩٤١) حتى المزعنة في (١٩٤٥) ، بل إنه ظل في حرب متصلة منذ بداية الثلاثينيات عبر المراحل المتالية لحروب الغزو الياباني ضد الصين ثم كوريا .

لم يشعر العالم آنذاك أن الحرب في آسيا والمحيط الهادئ يمكن أن تتمثل عملاً جديداً في ميزان القوى العالمي على الرغم من شراسة الضربة اليابانية في بيرل هاربر والمعارك الضارية بين القوات البريطانية واليابانية في جنوب شرق آسيا (بورما ، وخاصة الملابو - ماليزيا حالياً) . وليس في ذلك ما يدعو إلى الاستغراب ، أليست آسيا على هامش مركز الحضارة؟ ثم إن الصين ، رغم ثورتها الوطنية

التحريرية العملاقة بقيادة ماوتس تونج وصحبه كانت لاتزال كما  
مهماً ، فلا « المسيرة الطويلة » ، ذلك الإنجاز السياسي -  
الاستراتيجي الفريد في تاريخ الإنسانية ، ولاتتابع جولات الحرب  
الأهلية بين جيوش شيانج كاي شيك والجيشين الثامن والرابع  
للوار ، ولاأنبار تحول الريف الصيني بفضل الشورة الزراعية  
الاشتراكية ومحاصرته المدن التابعة لشيانج كاي شيك حليف الولايات  
المتحدة المفضل آنذاك - ان كل هذه الأحداث الجسمان لم تفلح في  
إثارة إهتمام مراكز التحليل والعمل السياسي في الغرب المهيمن ، على  
الرغم من عمق دلالتها .

أي أن ظهور وتحرك قوتين جبارتين في آسيا - الصين واليابان - بدا  
وكانه أقل أهمية بكثير من تحرك الأساطيل الأمريكية في المحيط الهادئ  
ومعارك القوات البرية لإنجلترا وحلفائها في غابات جنوب شرق  
آسيا . مرة أخرى : المرحلي أهم من الثابت ، والهامش أهم من  
المركزي ، مadam المرحلي والهامش يمثلان امتداداً لجبروت الغرب .

أما عن الدائرة الحضارية الثانية في الشرق المعاصر ، أي الدائرة  
الآسيوية - الإفريقية الإسلامية ، في إتصال وثيق مع شبه القارة  
الهندي فقد ظلت أيضاً في مرتبة أدنى ، وإن كانت أقل هامشية من  
منطقة آسيا والمحيط الهادئ . ذلك أن توغل جيوش ألمانيا بقيادة رومل  
حتى العلمين سنة ( ١٩٤٢ ) ، ثم اندلاع حركات ثورات التحرير  
في العالم العربي ، وفوق هذا وذاك ، تحرك الهند الجبار بقيادة المهاجمان  
غاندي والصراع البريطاني السوفيتي حول أذربيجان وإيران في نهاية

الحرب .. كل هذه العوامل كان من شأنها أن تجعل هذا الميدان عنصراً مواكباً للميدان الأوروبي . ميدان مواكب ليس إلا ، أي أن إمكان تحركه المستقل ، ثم انتشار تأثيره فيما تبقى من المناطق التابعة في آسيا ثم في عموم القارة الإفريقية لم يكن في الحسبان .

٣ - ومنذ ذلك الحين ، أي منذ مطلع الخمسينيات عندما أصبح التهديد النwoي الأمريكي حافزاً لرد الفعل الثنائي - الذي تأخر سنوات - بإقامة نظام سلح نووي دفاعي .. نقول منذ ذلك الحين وحتى هذه اللحظة بدأ النظام العالمي يتسم بخصائصين تحددان نوعية كل تحليل يمكن للعمليات المتصلة بتغيير العالم :

أ) الخاصية الأولى تبدو واضحة ، ألا وهي وجود مركزين للقوة والتأثير والفاعلية في العالم : الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي ، ولكن هذه المقوله الواضحة البسيطة لا بد وأن تفهم على أساس الأرضية التاريخية التي أسلافنا ذكرها ألا وهي حداة الولايات المتحدة بالنسبة للقاره الأوروبية ومستعمراتها السابقة من ناحية ، وحقيقة أن الاتحاد السوفيتي ، أو على الأقل الجزء الأوروبي منه جزء لا يتجزء من تاريخ صعود الغرب الأوروبي إلى عصر الهيمنة منذ القرن الخامس عشر ، بينما يتصل الجزء الآخر عضوياً بأساساً الإسلامية والمندية والصينية واليابانية . وهكذا أصبح الاتحاد السوفيتي اليوم ، بعد أن اضطر إضراراً إلى إقامة درع إستراتيجي دفاعي ضد الترسانة الأمريكية والأطلنطية النwoية يقف في مصاف الولايات المتحدة في بعض المجالات ، ويحتل أحياناً مقاماً متقدماً عليها من الناحيتين الإستراتيجية والعسكرية ، الا أن هذا التوازن يقتصر على هذا المجال دون غيره ، لأن الولايات المتحدة تنفرد بكافة ضروب القدوم في مجالات الاقتصاد والإنتاج نظراً لظروفها التاريخية -

الجغرافية ، كما تمثل مع حلفائها القطاع المتقدم في العلوم والتكنولوجيا والثقافة عموما ، ابتداء من تراكم «فائض القيمة التاريخي » كما حددناه فيما سبق . وعلى الرغم من هذا التناقض أو لقلل عدم تساوى مؤثرات التعادل بين الدولتين العظميين ، فإن العامل الإستراتيجي الحربي المرتكز على السلاح النووي يجعل فاعليته كل منها متقاربة ، في القضايا الخامسة ، ومعنى هذا ، على وجه التحديد ، أن كلتا الدولتين العظميين لا تستطيان ان تعيدا تشكيل الهيكل البناى للنظام العالمى من حيث أسسه الرئيسة وتكوينه العضوى المركزى ، ومرة أخرى ، برغم تفاوت الامكانيات غير الحرية بينها . ونرى في الوقت نفسه ، أنه في إمكان كل من الدولتين العظميين أن تحدث تغيرات هامة في قطاعات أو في مستويات ثانية ، ولا نقول ثانوية ، من العالم ، كما حدث بالفعل في أفغانستان ، وجرينادا ، وأنجولا وموزمبيق ، وقبل ذلك تغير مصادر التسلیح في الشرق الأوسط ، وكذا العمل على إحداث تغيرات إيجابية هامة في سياسات العديد من الدول الوسطى والصغيرة ، غالبا في اتجاه الغرب لأسباب إقتصادية .

ب ) إن كافة مناطق النزاع والخلاف الرئيسة في العالم تظل تتفجر في حروب محلية تبدو وكأن لا وجها لها بشكل يثير الدهشة . بادئ ذي بدء : الشرق الأوسط ، جنوب إفريقيا ، القرن الإفريقي ، أمريكا الوسطى ، جنوب غرب آسيا من أفغانستان حتى الخليج العربي ، جنوب شرق آسيا (فيتنام ، كمبوديا ، لاوس ) ثم شمال شرق آسيا (كوريا) . وتستمر الحروب في حركة متصلة من التأرجح ثم الخمود المرحل دون حسم . إذ أن الجسم سوف يمس ميزان القوى المركزى في قلب النظام العالمى . لا مانع إذن من الاستمرار في تفجير التناقضات في هذه المناطق ، ما دام الأمر يتم في نطاق الحفاظ على

أركان النظام العالمي . ومن ناحية أخرى ، فلا يمكن أن تتم التسوية الجذرية لهذه التناقضات ، ما دام النظام العالمي الحالى قائماً كما هو دون تغيير . ولعل الاستثناء الوحيد هو مشكلة كوريا بفضل شبابك صالح كل من الدولتين الكوريتين أولاً ثم الصين والاتحاد السوفيتى واليابان بشكل قد يؤدى إلى تقارب الدولتين الكوريتين نحو الوحدة .

جـ ) ومن ثم ، فإن صاحب المصلحة في تغيير النظام العالمي يتمثل اليوم في عدد من الدول الوسيطة التي لا ترى مخرجاً لتأزمها في مناطق الصراع والاستزاف التي تحدثنا عنها ، من هنا كانت بدايات حركة الحياد ، ثم الحياد الاجيالي ، ومن هنا بدأت حركة التضامن الآسيوي التي أصبحت حركة تضامن شعوب آسيا وإفريقيا ابتداءً من مؤتمر باندونج (إبريل ١٩٥٥) . ومن هنا جاءت حركة الفارات الثلاث ، ابتداءً من مؤتمر هافانا بعد العديد من المؤتمرات في القاهرة وبلجراد .. الخ . ومن هنا انبعشت حركة عدم الانحياز وتكونت مجموعة دول عدم الانحياز . ومن هنا نبعت الحملات ، ثم المشاريع المحدودة ، للحد من سباق التسلح النووي ، وإقامة مناطق منزوعة من السلاح النووي ، وخفض مستوى التسلح ومنع تصنيع وحيازة الأسلحة النووية .

د) وفي نفس الوقت الذي تصاعد فيه هذه الموجة تتساءل الشعوب عن إمكانية تكوين مركز ثالث للقوة ، أو على أقل تقدير للتأثير ، على مستوى عالمي . وقد سبق أن قدمنا في عام ١٩٧٠ تصوراً مستقبلياً لميزان جديد للقوى في العالم ذهباً فيه إلى أن هذا المركز لا بد وأن يتمثل في الصين ، حيث يعيش ربع سكان العالم

والتي ورثت حضارة عريقة متصلة حية خلاقه فضلاً عن أنها هي التي قامت بأكبر ثورة في تاريخ الإنسانية عبر فترة امتدت نصف قرن . وكان تصور هذا المركز الثالث ، أي الصين ، يعتبر أن هذه العملية ، أي صعود الصين إلى مكانة المركز العالمي الثالث تقتضي إشراك اليابان في عملية تحديث الصين في مرحلة إنجاز التحديات الأربع في قطاعات الزراعة والصناعة والعلم والتكنولوجيا فضلاً عن الدفاع .

إن هذه العملية الجبارة تتلخص تحت أنظارنا يوماً بعد يوم ، كما أنه من الواضح تماماً ، أن الصين لا تسعى إلى أن تكون دولة عظمى بمعنى الكلمة من الناحية العسكرية ، نظراً لفداحة التضحيات الاقتصادية المطلوبة من ناحية وكذلك إدراكاً منها لحدود الفاعلية الحربية أيًّا كانت ، في تحقيق أهداف النهضة الحضارية التي تسعى إليها الصين ، من ناحية أخرى ، وقد أدركت الصين عبث التناقض الجارى بين الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتى . أي أن وجهة الصين ، وجهة التحديث يهدف تحقيق النهضة الحضارية ، تهدف إلى أن تصبح الصين مركزاً للتأثير والإشعاع الدولى ، لا مركزاً ثالثاً للقوة الحربية . وهو هدف يتفق تماماً مع هدف اليابان التي قررت في أعقابها الابتعاد عن طريق القوة الحربية بعد عام ١٩٤٥ ، والتركيز على التفوق الصناعي والتكنولوجي الريادي .

نحن إذن أمام خط جديد تماماً لا يهدف إلى تغيير النظام العالمى بالوسائل الحربية التقليدية ، هذا عندما يتم له التواجد الفعلى ، وإنما ي العمل دائياً على جعل آسيا والمحيط الهادى مركزاً للتقدم في مجالات النظام الاجتماعى ، والإنتاج الصناعى ، والإبداع التكنولوجى والتبادل الاقتصادي ، مع الحفاظ على الخصوصية الحضارية للدائرة الحضارية الآسيوية حول الصين .

هـ) وفوق هذا وذاك ، هناك ظاهرة غريبة حقا تزيد من تعقيد أمر تحليل النظام العالمي القائم والتنقيب عن بدائله الممكنة في المستقبل . ذلك أن النظام العالمي القائم جاء تزويجا لتطور تاريخي طويل منذ أقدم العصور ، وهو تطور قدم لنا صورة مختلفة تماما عما نراه اليوم ، فمنذ أقدم الإمبراطوريات ، ابتداءً من مصر الفرعونية ، كان هناك دائيا نظام إمبراطوري . أو نظام للهيمنة يتمثل في شكل دائرة جغرافية تند في منطقة من قارة معينة أو قارتين وأحياناً ثلاث قارات ، مركزها واحد ، يمتد نفوذه إلى أركان هذه الدائرة المتغيرة من حيث المد والجزر والتي كان يجتمع في إطارها العديد من القوميات والمجتمعات والجماعات العرقية والمذهبية . ولم يحدث أبداً أن تواجد في العالم المعروف آنذاك - أي من عصر مصر الفرعونية حتى تشكل النظام العالمي القائم - مركزان للسلطة والهيمنة أي دائرتان إمبراطوريتان في وقت واحد تعايشان في تنافس ووئام وتقاسيم النفوذ فيما كان آنذاك مدركاً بوصفه العالم المعروف .

لقد توالىت إمبراطوريات مصر الفرعونية ثم الإمبراطورية الفارسية ثم روما وما استتبعها في مطلع العصر المسيحي من نظام مشابه بقيادة الكنيسة هذه المرة ، ثم كانت هناك عبر المحيط الأطلسي وفي أمريكا الوسطى والجنوبية إمبراطوريات المايا ، ثم الأزتيك في المكسيك وأمريكا الوسطى والأنكا في أمريكا الجنوبية ، ثم جاء عصر الأمة الإسلامية في العالم العربي ثم أفريقيا وجنوب غرب أوروبا وأسيا ، ومن بعدها جاءت إمبراطورية الغزو المغولية ، وقد ظلت منفصلة عن أنظمة الحكم في شبه القارة الهندية ، أما الصين الأباطرة فقد كانت دوماً في معزل عن بقية العالم . أي أنه لم يحدث أن تعايشت دائرتان إمبراطوريتان عبر الزمان تقاسمان العالم المعروف آنذاك ، فلما أن تسعى الإمبراطورية الأقوى إلى القضاء على من

يهددها وضم أراضيه وشعوره إلى دائرة نفوذها ، وإما أن تتعايش الإمبراطوريات ، كما في الصين وأمريكا الوسطى والجنوبية متزامنة مع غيرها في المنطقة الوسطى دون تفاعل جدل أو تعايش واقتسام مناطق النفوذ .

أما النظام العالمي الحديث فقد تكون عبر عدة محاولات لإقامة الإمبراطورية الأحادية إبتداء من الشورة الفرنسية وامبراطورية نابليون ، ثم محاولة ألمانيا بقيادة بروسيا دون جدوى ، خاصة بعد أن أحدثت ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ انقساماً لم يلتزم في الغرب المهيمن .

وقد رأينا كيف انتهى الأمر إلى تكوين النظام العالمي الراهن حول القطرين الأمريكي وال سوفيتي على صورة لم يسبق لها مثيل من قبل : كلاهما مضطر اضطراراً للقبول الآخر والتعايش معه ، وكلاهما عاجز ، أو يكاد ، عن القضاء على الطرف الآخر أو استيعابه - مما أدى كما ذكرنا إلى تجميد حل الأزمات المستعصية في مناطق الصراع الرئيسة في العالم .

أجلنا هنا بشكل مقتضب المحاور الاتجاهية للنظام العالمي القائم - في جموده وكذلك في تحركه الجدل الآنى ، والكامن - المستقبل . وسوف نعودمرة تلو المرة إلى هذه المحاور ، تعميقاً لمفاهيمها ، واستجلاء لإمكاناتها . غير أنه كان لا بد من طرحها طرحاً أولياً في هذا المقام .



### الفصل الثالث

## ثلاث رؤى لـ تغيير العالم

إلى أين ، إذن ، تتجه عملية تغيير العالم ؟ وجهتها ، التصورات المستقبلية البديلة المطروحة واقعيا ، الوسائل والمسالك ؟

تباعين الرؤى ، ليس فقط حسب الاتجاهات السياسية والإيديولوجية ، بما في ذلك الأرضية الفلسفية المعلنة أو الضمنية ، وإن كانت كلها تأخذ في الاعتبار مجموعة العناصر والمعطيات والعوامل التكوينية التي تشكل النظام العالمي القائم . فالاختلاف أي التمايز والتباعين يتجلّ في ترتيب العلاقات المتباينة بين هذه العناصر التكوينية ، أي في تقسيم فاعليتها الموضوعية وتأثيرها العمل ، دون التعرض لتشخيصها في المقام الأول .

ثلاث رؤى تتنافس اليوم في التنقيب عن أبعاد المستقبل مع التركيز على العملية الجدلية ، أي على « تغيير العالم » لا على « النظام العالمي الجديد » بالمفهوم الوضعي الشكلي الجامد :

### ١ - الرؤية التقليدية

من البديهي أن تكون الرؤية الأولى قريبة كل القرب من التشكّل الواقعي للنظام العالمي القائم ، المتمركّز حول مركزي القوتين العظيمين .

وما دامت هذه هي نقطة البدء ، فلا بد من أن تلعب العوامل والعناصر التكوينية الموضوعية الدور الرئيس في التحليل ، وذلك بصورة وضعيّة كمية تغلب ما هو قائم على إمكانات التغيير ، وما هو

قائم إنما هو تجمع عدد من الدول الكبيرة والواسطة ، تمت كلها إلى طراز المجتمع الصناعي المتقدم بدرجات متفاوتة ، وتلتقي حول قيادة إحدى الدولتين العظميين . هكذا يتشكل واقع ، وبالتالي فكرة «العسكر» بوصفه بوتقة وإطار الصراع العالمي . أما عن طبيعة كل من هذين العسكريين المتضادين فلنها ستكون بالطبع طبيعة اقتصادية - إيديولوجية : فهناك أولاً عسكر دول حلف الأطلنطي أي مجموعة الدول الرأسمالية ، أو دول اقتصادات السوق ، ذات الطابع والإيديولوجية الرأسالية الليبرالية ، بقيادة الولايات المتحدة الأمريكية ، وفي مواجهته ثانياً ، لعسكر الدول الإشتراكية ، وغالبيتها العظمى أوروبية بالإضافة إلى فيتنام وكوبا ومنغوليا وكذا أفغانستان بينما تظل الصين خارج هذا العسكر تماماً أسوة بيوغوسلافيا ، وهو عسكر حلف وارسو الذي يتسم بالطابع والإيديولوجية الماركسية أو الماركسية - الليينية .

وما دام الأمر كذلك وابتداءً من هذا التطور ، فلم يعد هناك دور من حيث الفاعلية للدول التي لا تقبل إحدى القيادتين ، على الأقل في مفهوم القيادتين السياسيتين من الناحية الإجرائية الواقعية . إن مجموعة دول عدم الانحياز التي تضم عدداً من أهم الدول في آسيا وإفريقيا وكذا بيوغوسلافيا من القارة الأوروبية وعددًا من دول أمريكا اللاتينية تعتبر هامشية ، متناقصة ، متخبطة ، لا تستطيع أن تؤثر على مجرى الأمور بالتصويت في رحاب الأمم المتحدة ومنظماتها المتخصصة . أو أن مستقبلها لا يمكن إلا أن يتحدد باعتماد أحد المذهبين والانسياق في أحد العسكريين . ثم هناك عدد من الدول الأخرى لا ترتبط بأحلاف أو جمouيات ، وإن كانت تتبع مجرى الأمور على حدودها .

ثم تقدم هذه الرؤية خطوة جديدة ، إذ تحاول أن تقيس معدلات تفوق كل معاشر من المعاشرين على الآخر من حيث كمية الناتج القومي الإجمالي ومتوسط دخل الفرد جنباً إلى جنب مع نوعية وكم الأسلحة النووية والتقليدية وغير ذلك من المؤشرات الاقتصادية والاجتماعية الإحصائية . وهنا أيضاً يتآزن التحليل : ذلك أن التفوق الاقتصادي - والعلمي - الشفاف واضح جلي ، بينما لا مفر من إدراك جبروت القوة العسكرية السوفيتية . كيف إذن يمكن « تغليب » معاشر على المعاشر الآخر ما دامت الحرب النووية مستبعدة من الطرفين ، وكذا انسجام أحدهما إلى الآخر ؟

هنا يبرز عامل « نوعية الحياة » أي ذلك المزيج الرقيق من الحرية والكافية الاستهلاكية ، ومن المشاركة السياسية والتضامن الاجتماعي . ويتبارى كل نظام من النظمتين مندداً بمساوية الآخر ، معلنًا امتيازه وتفوقه في حرب إيديولوجية لا هوادة فيها .

ثم إن هناك قضية القضايا : تلك المتعلقة بتشكل ونوعية المركز العالمي الثالث أي الصين في حلف مع اليابان في قلب الدائرة الآسيوية للشرق الحضاري ، فهل تراه سوف يقدم نطاً متميزاً ، يجمع بين الكم والكيف ، وربما يغلب الكيف على الكم دون التذكر للكم ؟ كيف يمكن « تغليب » أحد المعاشرين على الآخر إذا كانت غالبية الإنسانية خارج المعاشرين ، وإذا بد التشub في كل من المعاشرين مثلما هو حادث بين أوروبا الغربية والولايات المتحدة حول إستراتيجية الحرب في الفضاء ، أو ما هو قائم بين الاتحاد السوفيتي والصين منذ عام ١٩٥٨ وتنوع الاجتهادات والاتجاهات في عدد من الدول الاشتراكية الأوروبية بالنسبة للنقطة السوفيتية ؟

وفي الكلمة ، فإن النظرة التقليدية التي ترى أنه « لا مفر من تغلب نظام ومذهب على الآخر » لا يمكن أن تتحقق ، وبالتالي لا يمكن أن تحدث تغييراً في النظام العالمي إلا بواسطة عبر حرب عالمية ثالثة ، وهو ما يرفضه معظم المسؤولين ، بينما أصبحت القلة المؤمنة بهذا العمل المدمر في مأزق أمام صحوة الضمير العالمي ، وكذا تزايد فاعلية عامل الواقعية السياسية في كافة المجالات .

## ٢ - الرؤية التكنولوجية

تكونت تلك الرؤية في إطار ، وتحت ظلال الرؤية الأولى ، لا كنفيض لها أو بديل عنها ، ذلك أن التركيز على العامل الاقتصادي في المجتمعات الصناعية المتقدمة ، بل وفي تلك التي أطلق عليها عدد من علماء الاجتماع « المجتمعات ما بعد الصناعية » ، وهي التي تأثرت إلى درجة بالغة بتطبيقات التكنولوجيا الإلكترونية كان لا بد وأن يؤدى إلى إفراد اهتمام خاص لهذا العامل ما دام تقدم العلوم والتكنولوجيا يلعب دوراً مركزاً في الصناعات الحربية ، وتطبيقاتها الإستراتيجية ، ولا يقتصر على مجالات الإنتاج والاستهلاك .

وقد ذهب عدد من كبار المفكرين والمشتغلين بالعلوم الاجتماعية وتطبيقاتها إلى حد رأوا فيه أن الثورة الصناعية ذاتها ، التي على أساسها تكونت المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب وقطاعات من الشرق معاً قد أدت دورها بعد أن حلّت تطبيقات الكهرباء ثم الإلكترونيات ، جنباً إلى جنب مع الطاقة الذرية محل الطاقة البخارية وتطبيقاتها الميكانيكية المحدودة التي ميزت النصف الثاني من القرن التاسع عشر والنصف الأول من القرن العشرين ، وفي رأي هؤلاء أن الفارق الأساسي يكمن في القدرة على التحكم عن بعد بواسطة

التطبيقات الإلكترونية والحاسب الإلكتروني (الكمبيوتر) في عمليات الإنتاج من بدايتها إلى نهايتها بحيث تتضاعل أهمية العنصر البشري الكمي ، أي العمال الصناعيين ، وأضافوا أن هذه العوامل نفسها تمكن القيادات الاقتصادية والعلمية من النفاذ إلى مجالات لم تكن معروفة من قبل أو لم يقدر لها أن تصبح في متناول البشر ، مثل أعماق البحار والفضاء والتطبيقات الانتاجية للطاقة الذرية .. الخ .

ومعنى هذا - في رأيهم - أن الإنسانية تعيش الآن في مرحلة معايرة تماماً لمرحلة الثورة الصناعية ، قال بعضهم بحق إنها المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، ورأى فريق منهم أكثر تأثيراً أنها ثورة من نوع جديد أطلقوا عليها أسم « الثورة العلمية والتكنولوجية ». والمهم في هذا الصدد أن أعلام الفكر والعلم في كلا المعسكرين ، وخاصة في الاتحاد السوفيتي والولايات المتحدة بالذات ، اتفقا دون حرج على هذه التسمية : فهي تكرس تقدم الولايات المتحدة بشكل نظري ملحوظ ، بينما تمنع قيادات الاتحاد السوفيتي والدول الاشتراكية أملأ جاداً في تحقيق هدف اللحاق بمستوى معيشة الدول الغربية المتقدمة ، والولايات المتحدة على وجه التخصيص .

وقد بدأت هذه الرؤية الثانية تؤثر في كافة مجالات الفكر والعمل في معسكرى الغرب الحضاري وكذا في اليابان رغم خصوصيتها الحضارية والاجتماعية ، في مطلع السبعينيات ، وتكونت مراكز البحث المقارن لتجتمع رواد العلوم والتكنولوجيا في المعسكرين ، خاصة على أرض النمسا المحايدة ، وتحولت العلوم الاجتماعية بسرعة هائلة إلى أدوات منمقة لعملية الحصر النمطي ، أي لتحليل كافة المجتمعات والتحركات ابتداءً من رؤية وسياسات معسكر الغرب الحضاري المهيمن ، وعلى وجه التخصيص معسكر حلف الأطلسي في عصر

الاستعمار المهيمن الأمريكي . ولم يعد هناك مجال للتحرك المستقل ، لل McGuire ، للخصوصية أي لأركان التحرك الفعال في أي اتجاه غير مرصود أو مرغوب فيه .

كان هذا هو الجو السائد ، بشكل خانق للأنفاس ، إبان الانتفاضات الشبابية والطلابية في أوروبا الغربية والولايات المتحدة حول أحداث عام ١٩٦٨ . وكان شباب الدول الصناعية الرأسمالية المتقدمة نفسه استشعر ما تحتويه هذه المبالغة من تهديد لتحركه المستقبلي ، وقد رأى في هذه الرواية أيضاً ما يضاعف من سطوة الدولة المركزية المتحكمة في كافة مجالات الحياة . غير أنه يتquin طرح سؤال محوري عن طبيعة العلاقة بين هذه الرؤاية وبين تغيير العالم .

ذهب أنصار هذه الرؤاية إلى أن الثورة العلمية والتكنولوجية تضع بين أيدي الإنسانية ، لأول مرة في تاريخها ، أدوات ذات فاعلية هائلة تغير تماماً من نوعية العلاقة بين الإنسان والطبيعة ، الإطار الجغرافي ، الموارد الطبيعية ، المناخ .. إلخ - بل وتمكن الإنسان من التحكم في الحياة والنسل ، أي في جوهر تكوينه البيولوجي ، كما زعمت الهندسة الوراثية مثلاً ، أفلًا تحقق الشورة العلمية والتكنولوجية إذن معانى النهضة الأوروبية وعصر الثورات على أكمل وجه ؟ أفلًا تفتح الطريق أمام الإنسان ليصبح صانع نفسه ومستقبله ، بعد زوال الآلهة ؟ أليس هذا بالضبط هو جوهر عملية « التغيير » ؟

ثم جاءت أزمة البترول في أعقاب حرب أكتوبر عام ١٩٧٣ ، ومرت الأعوام تلو الأعوام ، وظلت الدعوة إلى الشورة العلمية والتكنولوجية متاججة ، رافعة لواء إمكان تغيير العالم بشكل

جذري ، وإذا بالعالم نفسه ، وخاصة قطاع العالم الغربي المهيمن ، يندفع إلى سباق جنوني للتسلح النووي كاد يهدد وجود الإنسانية على سطح الأرض ، بينما انتشرت المجاعة والأوبئة في مناطق شاسعة من العالم الذي أطلق عليه اسم العالم الثالث ، وارتباك ميزان المدaine إلى درجة لم يسبق لها مثيل ، واستمر العديد من المناطق والقطاعات في جو من الثبات أو التقدم البطيء من حيث مؤشرات الحياة الاجتماعية المعهودة .

وفي الوقت نفسه ، شاهد العالم موقفاً ما كان في الحسبان . وما لاريبة فيه أن الثورة العلمية والتكنولوجية تجمع خيوط عده هام من الاكتشافات الرائدة وتطبيقاتها في مجالات عديدة ، خطيرة ، غير أنها تفعل ذلك في المجتمعات الصناعية المتقدمة أساساً التي تزداد سيطرتها على اقتصاد الدول الوسيطة والصغيرة ، بينما تسiever وسائل إعلامها على المفاهيم والأجواء الثقافية في الدول غير المركزية ، ورغم هذا يتساءل المحللون : فيما يمكن في « تغيير » قطاع الدول الصناعية المتقدمة ؟ نعم ، ازدادت أعداد المتعطلين في معظم الدول الرأسمالية ، ولكن هذا الازدياد ظل محصوراً في إطار يمكن مواجهته بواسطة التأمینات الاجتماعية التي تفید كل الفائدة من فائض القيمة التاريخي ، ب بحيث لا تتحقق الانفجارات الاجتماعية الكامنة ، وهكذا استطاعت هذه المجتمعات أو بالأحرى مراكز القوى فيها استكشاف الفضاء وأعماق البحار ، فكانت النتيجة أن تضاعفت أحاطار الحرب النووية ، تحت ستار حاصرتها وتحيدها ، كما هو الحال بالنسبة للادعاءات المتصلة بأسلحة الفضاء ، أما عن التطبيقات البيولوجية فقد أثارت مجموعة من التساؤلات والأزمات الاجتماعية والأخلاقية والنفسية أدت إلى اتساع رقعة التيارات الأصولية المحافظة بل والسلفية في قلب الغرب نفسه .

كل هذا يتم ، كما قلنا ، في القطاع المتقدم من المجتمعات الصناعية الغربية - وكان العالم الآخر يعيش حقاً في عالم آخر ، ومع هذا يدعى رجال الثورة العلمية والتكنولوجية أننا نعيش في عصر «النظام العالمي» حيث توحد العالم لأول مرة في تاريخ الإنسانية .

ومع هذا فما لاشك فيه أن الثورة العلمية والتكنولوجية ، بوصفها المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، تمثل إسهاماً خطيراً في تقدم المعارف والقدرات البشرية ، ولعل بعد الغائب عند دعاة هذه «الثورة» هو أن هذه الثورة لا تقتصر على تجديد وتطوير أدوات العمل ، ولكنها تقتضي وجود مشروع يلبي التساؤلات الجديدة التي تطرحها البشرية في مستوى متقدم خلال تطورها . كما أن الثورة التي تتفجر ابتداء من التناقض بين هذه الاحتياجات والتصورات الجديدة للقطاعات الواسعة من الإنسانية من ناحية واستحالة تلبيتها أو تحقيقها من ناحية أخرى ، لأسباب ذاتية أو موضوعية هي عمل إرادي جماعي لقطاعات واسعة من المجتمعات البشرية ، وليس نتاجاً آلياً للتلاعب في عدد عدود من المفاتيح الآلية والمعادلات يديره نفر قليل من العلماء والتكنولوجيين المهرة لخدمة مصالح مراكز القوى . وفي كلمة : نسي دعاة الثورة العلمية والتكنولوجية العنصر الإنساني ، الوعي ، الإرادي ، الإيعاني في الإنسان ، أي بعد الفاصل والخاصية المميزة للإنسان - على تنوع الأنظمة الاجتماعية والمذاهب الفكرية - عن الآلة الصماء .

ومع هذا فما لاشك فيه أن التقدم الهائل الذي تمثله معطيات الثورة العلمية والتكنولوجية بوصفها المرحلة الثانية للثورة الصناعية يعتبر جزءاً لا يتجزأ من أداة العمل ، التي أصبحت في متناول عدد من المجتمعات المتقدمة في عصرنا - جزءاً من كل ، أي مجموعة من

الأدوات بين ترسانة من الأدوات الأخرى ، ولكنها ليست المفتاح الهادىء إلى مستقبل لا مفر منه . وكذا ، وعلى العكس من ذلك ، فإن تحكم قلة من المجتمعات في هذه الأدوات سوف يزيد من قدرتها على صد وتحريف حركة تغيير العالم التي تبدو في الأساس تهديداً للقطاع الاستعماري وهيمنته ، إذ أنها تعمل على تحقيق حياة إنسانية إيجابية خلاقة لجميع شعوب العالم .

### ٣ - الرؤية الثالثة

أما الرؤية الثالثة فقد تكونت تدريجياً ابتداء من السبعينيات ، على أساس التمعن في عدد من العوامل المؤثرة بشكل مركزي على الساحة العالمية ، ومن بينها المحاور الاتجاهية التي ذكرناها في الفصل السابق ، ومن الممكن رسم صورة عامة لهذا الجو التكويني الذي أحاط بمولد الرؤية الثالثة كما يلي :

أ - إن مجموعة العوامل التكوينية ، التي عرضنا لها بوصفها محاور اتجاهية فيما سبق ، تفضي بال محلل إلى استخلاص أن مستوى التقاضيات بلغ ذروته ، ورغم ذلك لم تفتح مسالك الحل ، أي تغيير العالم ، بشكل كاف ، بل على العكس من ذلك نرى هذه المسالك وكأنها واقعة تحت الحصار . أي أن العملية الجدلية بلغت ذروة تفاصيلها واحتدامها في الوقت الذي فرض فيه الخطر النووي جواً خالقاً لا يمكن تجاهله . ولاشك أن رؤية الثورة العلمية والتكنولوجية تندرج في هذا الجو ، إذ أنها ، كما رأينا ، تعمق الهوة بين المجتمعات الصناعية المتقدمة من ناحية ، والقارات الثلاث من ناحية أخرى ، بينما تدفع بعملية التسلیح المجموعي الإستراتيجي والتسلیح النووي إلى تجاوز كل مدى معقول ومحسوب .

لابد إذن من طرح التساؤل - أي إشكال تغيير العالم - بشكل جديد ، أقرب إلى واقع العالم الموضوعي من ناحية ، وفي آن واحد أقرب إلى الفؤاد والوجدان ، وإلى واقع حياة الإنسان المعاصر على تنوع الأنظمة والمذاهب الاجتماعية والفكرية .

ب - بعد الإستراتيجي - الجيو ، وتأويله السياسي بواسطة الجيو - سياسة هو الإطار الأعم والأكثر شمولًا ، ولكن هذا البعد لا يزال يمتزج في معظم الأحيان بتآويلات إيديولوجية : فتارة تظلل الجيوسياسة مستبعدة - كما كان الأمر بين أعوام ١٩٤٥ - ١٩٧٠ ، وكأنها وصمة عار على جبين العلوم الاجتماعية ، لالشيء إلا لأنها كانت الأساس المتصل لسياسة ألمانيا واليابان حتى هزيمة عام ١٩٤٥ . ويرى بعض المحللين تارة أخرى أن إعطاء هذه الأهمية للجيو - سياسة معناه التفكير لاختلاف المضمون الاجتماعي والإيديولوجي للدول التي تمارسها . ويضيف فريق ثالث من النقاد أن الجيوسياسة مجموعة من أدوات التحليل السياسي والإستراتيجي تتضمن الجغرافيا في مكانتها المؤثرة من حيث فهم المجال ، ولكنها لا تأخذ في الاعتبار عنصر الإرادة أي الوجهة الإرادية للعمل السياسي الذي تمارسه التنظيمات السياسية والقوى الاجتماعية بشكل إرادى ، حتى ولو تم ذلك دون أن تؤخذ في الحسبان الظروف المحيطة .

وفي مقابل هذا السيل المتدافق من النقد والتفكير ، كانت حركة الواقع . لقد ظلت مراكز المهيمنة السياسية ، في كل مكان تمنع الجيو - سياسة المكانة الأولى في تحظيطها السياسي والإستراتيجي خاصة في معسكر حلف الأطلسي ، بينما احتلت الجيو - سياسة المكانة الثانية ، بعد الإيديولوجية ، في الاتحاد السوفياتي ، وإن كان ذلك لم يمنع من ظهور واحد من أكبر مجدهي الفكر الجيو - سياسي هناك وهو أمير

البحر سيرجي جورشكوف ومدرسته . ومن ناحية أخرى ، وابتداء من ثورات وحروب التحرير في آسيا وإفريقيا ثم أمريكا اللاتينية احتلت الجيو-سياسة مكانة بالغة الأهمية في مواجهة الحروب الاستعمارية وفلسفتها الإستراتيجية المتخلفة . في تلك الأونة . إن قائمة الأسماء هنا طويلة ، تجمع بين العسكريين والمفكرين والسياسيين : من أمثال ماوتس تونج في الصين وجیاب في فيتنام ، وأخرون سير ذكرهم كل في مناسبه .

وهكذا ، بدأ عامل الجيو-سياسة يحتل مكانته الطبيعية ، وهي مركزية ، بوصفه الإطار الأكثر شمولاً للتحرك السياسي بعيد المدى ، من حيث أن الجيو-سياسة تحدد مدى أهمية المنطقة المعنية بالنسبة للقوى الكبرى ودوائر تحركها وسلم أولوياتها ، كما أنها تحدد نوعية ومستوى التفاعل بين مختلف القوى المتواجدة أصلاً في المنطقة المعنية ، ثم تقب عن الطاقات الكامنة غير المستعملة حتى الآن في وحدة التحرك ، أي في المجتمع - الدولة المعنية . إن تحليل هذه الأبعاد بشكل جدي واقعي ، وعلى أساس صياغتها التاريخية يضيء الطريق أمام إمكانات التحرك المطروحة لصياغة المستقبل .

الجيو-سياسة إذن هي الصورة المعاصرة للواقعية السياسية

جـ - إن الإطار الجيو-سياسي يحكم ولكنه لا يتحكم ، ذلك أن الوحدات الاجتماعية المختلفة التي تدرج فيه ليست متتجانسة ولا متطابقة من باب أولى ، أي أنها لا تملك نفس الطاقات

والأمكانات الحركية في تفاعಲها مع معطيات ومؤثرات الإطار الجيو-سياسي .

إن كلا من هذه الوحدات - وهي في واقع الأمر تتكون من المجتمع - الدولة من حيث التحرك السياسي ، يتميز بخصوصية صاغها التاريخ على مدى عشرات من الأجيال تارة ، أو على مدى بضعة أجيال أو حتى عبر مدة محدودة للغاية من الزمن كما هي الحال في الدول حديثة التكوين .

وهنا يمكن العودة إلى تعريفنا لمفهوم الخصوصية :

يتشكل تصور الخصوصية من مستويات ثلاثة :

١ - المستوى الأول يعني بالتركيب الداخلي لتصور الخصوصية ، وعندنا أن هذا التركيب الداخلي يهدف إلى تبيان النمط المتميز لاستمرار مجتمع قومي معين . وهذا النمط إنما هو على وجه التحديد غط العلاقة المتبادلة والتأليف بين أربعة عوامل محورية تكوينية لكل مجتمع أي لكل استمرار اجتماعي :

- عامل إنتاج الحياة المادية لمجتمع معين في إطاره الجغرافي والإيكولوجي ( وهو ما يطلق عليه أسلوب الإنتاج )

- إعادة إنتاج الحياة البيولوجية ( وهذا هو بعد الحياة الجنسية البيولوجية على وجه التحديد )

- النظام الاجتماعي ( السلطة والدولة )

- العلاقات مع البعد الزمني ( نهاية الحياة الإنسانية ، الأديان والفلسفات ) .

إن تطبيق هذا المربع التكويني على المعطيات الاقتصادية الأولية سوف يثير تحليلاً للمجتمعات البشرية إلى درجة كبيرة جداً .

٢- المستوى الثاني يعني بتحريك هذا المربع التكويني عبر التطور التاريخي في إطاره الجغرافي المحدد :

- التطور التاريخي يضع في المقام الأول عنصر الزمان ، ومن هنا تأتي الأهمية المركزية للمفهوم الذي أطلقنا عليه اسم « عمق المجال التاريخي » ، فكلما تعمق ذلك البعد ، كلما أمكن أن ندقق في إدراكتنا لكيفية تحرك المربع التكويني للاستمرار الاجتماعي ، ومن حسن الحظ ، أن الغالبية الكبرى من المجتمعات البشرية تتكون من مجتمعات قومية تتراوح بين أقدم القوميات في العالم ( مصر أم الدنيا ) وبين المجتمعات القومية الحديثة في أوروبا الغربية مثلاً .

- أما عنصر « المكان » - الذي يعني به - بطريقة مبدعة خلاقة الدكتور جمال حдан حديثاً - فإنه يعني على وجه التحديد أن كل مجتمع بشري يجده ويتطور في مجال جغرافي محدد بالنسبة للمجالات الجغرافية الأخرى ، وهذا ما تعنى به الجيو-سياسة ، كما أنه يمارس وجوده وتطوره التاريخي في مجال جغرافي له تركيب داخلي محدد ، وهذا ما تعنى به الإيكولوجيا التي ترصد الإمكانيات والطاقة البشرية والحيوية معاً .

٣ - المستوى الثالث هو مستوى التفاعل الجدلية بين عوامل الاستمرار وعوامل التغير ، وعلى وجه التحديد : إن تحريك المربع التكويوني على مدى التطور التاريخي في إطاره الجغرافي سوف يشكل العلاقات المتبادلة وبالتالي الأهمية النسبية لكل عنصر من العناصر التكوينية الأربع بطريقة محددة ، مما يؤدي ، على مر الأجيال إلى تشكيل خصوصية كل مجتمع قومي محدد ، مثلاً : دور الدولة والجيش في الحياة المصرية ، أهمية مستوى الثقافة الوطنية في ألمانيا وإيطاليا ، إيديولوجية اقتحام الحدود غير القومية في المجتمع الأمريكي التزعة التجريبية الموضوعية في المجتمع الإنجليزي ، إستيعاب التناقضات في دائرة الشخصية القومية في المجتمع الصيني .. إلخ .

وجلة القول أن مفهوم (تصور) الخصوصية الذي نقدمه يهدف إلى تسلیح الفكر المعاصر وخاصة الفكر القومي العقلی التقدمي ، بأداة علمية ، مبنية على التحليل التاريخي الموضوعي الدقيق ؛ لتبيّن ما هو أصلح حقاً في الاستمرار التاريخي لمجتمع قومي معين ، وما هو وبالتالي القالب القومي المتميز الذي يمكن ويجب إثراؤه بعدد من المعطيات والتجارب العصرية دون غيرها كما أنه ، وقد يكون هذا أهم بكثير ، ينبع الفكر المعاصر ورجاله الوسيلة الفعالة للتعجيل بعملية تطوير المجتمعات القومية بحيث تصبح عصرية قومية على أساس أصولتها الموضوعية التاريخية ، ومن خلال هذه الأصلة الموضوعية التاريخية - دون تقليد الغرب المتأزم حضارياً كما يشير

بذلك عملاًه الحضاريون ، وعلى وجه التخصيص فإن تبين الفروق النوعية يمكننا من تبيان سبل التحرك الأكثر فعالية وتجنب مناطق التأزم المزمنة ، أي أنه يمكننا من التحرك مع حركة الجدلية الاجتماعية لمجتمعاتنا القومية في طورها المعاصر ، أي أن نواكب ونمارس عملية الصيرورة التاريخية من الداخل - من الداخل كمقول واعية وصاحبة سيادة ، لا كمقول عملية لقوى اليمينة الخارجية التي لا تهدف إلا إلى الاحتفاظ بالعالم غير الغربي في مكانة التبعية ، بينما وجهته هي النهضة الحضارية .

ومعنى هذا على وجه التحديد أنه لابد من الاعتماد على الشريحة الكاملة لمجموعة التحليلات الاجتماعية الدقيقة لتطور المجتمع - الدولة المعنى عبر التاريخ وكذا في المرحلة الراهنة ، بغية تبيان إمكان تعبئة الطاقات الكامنة والإفادة منها لاختصار الطريق نحو المشاركة في عملية إفساح المجال لتغيير العالم ، رسم الحصار الجيو - سياسي الاستراتيجي ، أو بالأحرى إدراكاً لمعاناته ، وكذا إدراكاً للوحدة الحركية المعنية .

د - إن خلاصة مجموعة المستويات التحليلية الثلاثة السابقة هي أنها تمنع المحلل وكذا القوى العاملة رؤية دقة ليس فقط للمعطيات في الحالة المعنية وإنما لتفاعلها الجدلية أي لдинامية الموقف ، بجومر تحركه .

لكن هذه الرؤية الدقيقة المرهفة ليست سوى نقطة بدء . إن

المهم والأهم إنما هو : صياغة مشروع التحرّك صوب عملية التغيير ، وب مجرد أن نصل إلى ذكر مشروع التغيير يصبح لزاماً علينا أن نقبل فكرة التحليلي ، تحدي حدود الظرف الموضوعية بهدف تحطيمها نحو ماهو مغایر وجديد . وهو تحدٍ لا ينطلق ابتداء من ذاتية الإرادة أو إطلاق الزمام للمخيلة الإيديولوجية ، وإنما ينطلق على العكس تماماً من معرفة دقيقة لما يمكن أن يطلق عليه دائرة الجدلية الإجتماعية - الدائرة الخارجية أي الجيو - سياسية ، الدائرة الداخلية أي المخصوصية القومية في إطارها الجيو - ثقافي والحضاري ، وكلاهما على نحو ما صاغهما التاريخ عبر الأجيال .

إن التركيز على التنقيب في أبعاد وتكوينات وتكون المخصوصية القومية هو وحده الذي سوف يكتننا من معرفة الطاقات الكامنة غير المستعملة ، أو حتى غير المرصودة ، وتعبيتها الفعالة ، أي الانتقال مما هو ممكن إلى ماهو واقع أي الانتقال من الإمكان إلى العمل .

هـ - وتقدي بنا هذه الأبعاد والزوايا إلى نتيجة تمثل الاسهام المعايز لهذه الرؤى ية الثالثة : إن الشرق الحضاري - شعوباً ودولأً - هو الذي بدأ يتحرك منذ أوائل القرن التاسع عشر في موجة عارمة من ثورات وحروب التحرير المتزججة أحياناً بالثورات الإجتماعية بحيث أصبح حامل لواء التحدي الرئيس للنظام العالمي القائم ، وكذا صاحب المصلحة الرئيسة في عملية تغيير العالم . إن صحوة الشرق الحضاري محسوبة بطبيعة الحال في الرؤى بين الأولى والثانية ، ولكن بطريقة مختلفة تماماً . فهي صحوة يقال إنها استقلالية فحسب ،

وليست تحريرية ثورية بمعنى الكلمة . ثم يضاف أنها ، في مضمونها ، حركة تهدف الى التنمية والتحديث فحسب ، ولايقصد بحال من الأحوال الهضة الحضارية . ثم إن مجال التحرك في نظر الرؤيتين الأولى الثانية هو ما يسمى « بالعالم الثالث » دون تحديد أن الشرق أساساً آسيا ، ثم الجزء الأكبر من إفريقيا ، والعالم الإسلامي - العربي في قلبه هو صاحب الريادة والتحدي الرئيس .

أما الرؤية الثالثة ، فإنها تقرر أن للشرق الحضاري مكانة الريادة أي المبادرة التاريخية في طرح إشكال تغيير العالم ، والإفادة من العاملين التكعيبيين الآخرين ، أي انقسام الغرب الحضاري إلى نظامين اجتماعيين وإيديولوجيين متناقضين ، وكذلك إسهامات المرحلة الثانية للثورة الصناعية في بعدها العلمي التكنولوجي .



## الفصل الرابع

### منطقنا الصّدّاع الرئيسيّان

إن تعدد التناقضات والمنازعات ، وكذا التفجيرات والمحروب المحلية باطراد مستمر في كافة أنحاء العالم غير المركزي منذ عام ١٩٤٥ ، وكان يعتقد باديء ذي بدء أنه يمتد إلى نوعية حركات التحرير وما يتربّى عليها من ثورات ومحروب ضد القوى الاستعمارية وعملياتها في الداخل ، وعلى حدود البلدان التابعة لها . ثم اتجه التحليل إلى إدراك أن هناك نوعيات أخرى من عمليات العنف والمحروب المحلية أو الموقوتة مصدرها مغایر للمصدر الرئيس أي حركات التحرير ضد الاستعمار - والمهيمنة من أجل الاستقلال والسيادة والتحرر الوطني والثورة الاجتماعية المواكبة له أحيانا . ١ - ولعل أهم الأسباب المغایرة للعنف ترجع إلى التكوين غير المتجانس للدول المتحركة في اتجاه التحرر الوطني .

أ) فمنها ما ينتمي إلى نوعية الأمة بمعنى الكلمة ، بكل ما تشتمل عليه الأمة من عراقة حضارية ، واستمرار تاريخي ، وتماسك إجتماعي ، وشخصية قومية متخصصة ، وهي العوامل التي توفر من هذا النوع من الأمم ضد الانشقاق الداخلي وتفسخ الإرادة الوطنية والتزعزعات الانقسامية التي تعمل على إثارة الفتنة المؤدية إلى المحروب الأهلية . كانت هذه وما زالت حال مصر والصين وإيران أقدم ثلاث

أمم في تاريخ البشرية ، ولكن الحال مختلف في النعويات الأخرى لتكوين الأمم .

ب ) وهناك مثلا نوعية الأمة أو الدولة - الأمة حيث نرى الغالية من سكانها الأصليين تعيش تحت سطوة ، أو سيطرة أو قيادة أقلية هامة من الغزاة المستوطنين فرضوا حضارتهم ، وثقافتهم ، ولغتهم ، بالتدريج على هذه الدول « ثنائية البنية » ، وهذا هو ما نشهده - على وجه الدقة - في أمريكا الوسطى والجنوبية ، حيث تسيطر أقلية أوروبية الأصل ( إسبانية أساسا ، وكذا برتغالية ) على غالبية من السكان الهند الأمريكيين الذين ينحدرون من سلالة إمبراطوريات المايا والأزتيك والإينكا وعدد آخر من الإمبراطوريات الثانوية . وفي هذه الحالة ، تتفجر الصراعات العنيفة ، بشكل شرس بين الجماعات البشرية التي أصبحت هامشية ، وإن كانت تمثل الغالبية العظمى كما هي الحال في أمريكا الوسطى ، وكذا في القسم الغربي من أمريكا الجنوبية حول محور جبال الأنديز وبين المجتمع الحديث الذي أصبح يتكون الآن من سلالة المستوطنين الأوروبيين في المناطق الأولى وإلى جانبهم دائرة واسعة من المخلطين .

ح ) وهناك ، من ناحية ثالثة ، نوعية الدول حديثة التكوين والتي تجمع عددا من القبائل والجماعات العرقية المختلفة والتي تكون خاصة - في العادة - لسيطرة إحدى هذه القبائل أو الجماعات في إطار جغرافية وسياسية مفتعلة فرضها المستعمرون البريطانيون

والفرنسيون والبرتغاليون والبلجيكيون والألمان والإيطاليون على شعوب القارة الإفريقية على وجه التخصيص . إننا نشهد تتابع الحروب القبلية في إطار الدولة الواحدة بشكل يكاد يكون مستمرا لا يعرف الحل أو التوقف ، إذ أن جذوره تضرب بعمق في صلب التكوين البشري لهذه الدول . والحق أن الأمر لا يقتصر على إفريقيا ، وإن كانت هي أبرز مثال لهذه المأساة . بل إن هناك عددا من الحالات المشابهة في جنوب شرق آسيا وكذا في الدول الجديدة في المحيط الهادي وإن كانت أقل حدة وخطورة بكثير من الموقف في إفريقيا .

د) وتأتي بعد ذلك نوعية الأمة التجميعية أي متعددة القوميات ، سواء أكان نظام الدولة إتحادياً أم فيدراليا ، وهذه الظاهرة تتجلب بشكل ساطع في كل من الاتحاد السوفيتي بقطاعيه الأوروبي والآسيوي ، وفي شبه القارة الهندية ثم يوغوسلافيا كنمط آخر على وجه التخصيص ، ولعل من أسباب قدرة الاتحاد السوفيتي على تحديد خطورة هذه المتناقضات بخثث لتحول إلى صدامات عنفية في الداخل أنه استطاع أن يقدم أنماطاً فعالة من التقدم الاقتصادي والاجتماعي مقتنة بالاعتراف بلغات القوميات غير الأوروبية والملاحم الأكثر عمومية لثقافاتها التقليدية ، وهذا كله في إطار قوة السلطة المركزية الاتحادية حزباً ودولة وقد سلكت يوغوسلافيا سياسة واقعية ذات خصوصيات متميزة حققت نجاحاً ملحوظاً في هذا الصدد .

ولايزال الأمر على عكس ذلك في شبه القارة الهندية : فهناك قوميات واضحة المعالم تماما وهناك جماعات عرقية بل وقبلية ؛ وهناك نظام « الطبقة المغلقة Cast System» التي تمتد عبر سلم الطبقات الاجتماعية المتعارف عليها ، ثم هناك التناقض الرئيس بين الإسلام السياسي والحضاري في شمال هذا القطاع كله وبين الهندوسية بوصفها الديانة - وكذا الثقافة الوطنية السائدة بين أغلب سكان الهند - وهو التناقض الذي مكن بريطانيا من إثارة الحرب الأهلية في الهند غداة استقلالها عام ١٩٤٧ حيث انتقسمت شبه القارة الهندية إلى دولتي الهند وباكستان ، وهو نفس العامل الذي مكن الهند فيما بعد من شطر بباكستان - ولكن على أساس عرقي ولغوي - إلى باكستان وبنجلاديش عام ( ١٩٧١ ) . وقد امتدت هذه الظاهرة الآن إلى سري لانكا . وبلغت الأزمة ذروتها بمقتل رئيسة وزراء الهند أنديرا غاندي في أواخر سنة ١٩٨٤ بعد قمعها المسلح لحركة السيخ المطالبين بمنع ولائهم ( البنجاب ) وضع سائر ولايات الاتحاد الهندي .

هـ ) وأخيرا هناك نوعية الأمة - الدولة المتعارف عليها منذ القرن الخامس عشر- أي الأمة - الدولة من الطراز الأوروبي . هنا أيضا تتعدد القوميات والجماعات العرقية ، ولكن تعدد أمكن تصفيتها بشراسة في أواخر العصور الوسطى وبدايات العصر الحديث وخاصة في شكل الحروب الدينية ؛ وهي الحروب التي تحولت تدريجيا إلى سلسلة متصلة من الحروب بين مختلف الأقطار الأوروبية لم يعرف لها

التاريخ مثلاً من قبل ، وبلغت ذروتها في حرب أعوام ١٩١٤ - ١٩١٨ ، كما كانت هي السبب الرئيس في إندلاع الحرب العالمية عام ١٩٣٩ .

و ) ثم نجد غط الولايات المتحدة الأمريكية المفرد ، فلقد تم سحق السكان الأصليين ، أي قبائل الهندو الحمر ، وتلا ذلك حماصرة واضطهاد السود المحررين من الرق بعد حرب أهلية . ثم تراكمت موجات المهاجرين المستوطنين عاماً وراء آخر ، من أوروبا أولاً ، ثم من أمريكا اللاتينية الإسبانية ، إلى درجة أن أصبحت المسألة اللغوية - الثقافية ، وخاصة الإسبانية تمثل بعدها جديداً في إشكال تجانس المجتمع الأمريكي منتهي بإمكان حدوث صراعات من نوعية جديدة بين هذه الشرائح الكبيرة وبين الأغلبية الأنجلوسаксونية .

ويكفي أن يلحق بهذا النمط مجموعة الصدامات بين الأقليات ذات الأصل الآسيوي والإفريقي والعربي وبين بعض الاتجاهات والتزعزعات الوطنية المتطرفة في بريطانيا وفرنسا خاصة بوصفها أقدم دول الاستعمار التقليدي في أوروبا .

## ٢ - ١

وهناك مصدر ثان للعنف ، مختلف عن حركات التحرر الوطني والثورات الاجتماعية ، وكذا عن نتائج انعدام تجانس التكوين الاجتماعي للمجتمعات القومية ، إنه عامل يتميز بأنه محصور جغرافياً من ناحية ، وشديد الأثر إلى أبلغ الدرجات من ناحية أخرى ، ذلك

مواعِل «العنصرية العدوانية» التي تتمركُز حسب التسلسل الزمني في دولة جنوب إفريقيا ثم دولة إسرائيل الصهيونية ، وقد فجرت هاتان الدولتان سلسلة من الحروب العدوانية المتالية في منطقتِيهما حتى تحولت هاتان المقطعتان إلى أخطر بؤر الصدام وأقربها إلى إثارة المشكلات التي يمكن أن تؤدي إلى حرب عالمية ثالثة ، وذلك إذا استمر التوتر العالمي على ما هو عليه منذ اندلاع الحرب الباردة الثانية عام ١٩٨٠ .

### ٣ - ١

ويأتي بعد ذلك عامل الإرهاب الدولي ، بكل ما يكتتبه من غموض وتشعب في الدوافع ، من قومية إلى إيديولوجية إلى سياسية - استراتيجية وذلك على أرضية من التحول الاجتماعي المتخطِّط السريع ونقشِي الفكر الرافض والعدمي في قطاعات من شباب الدول الصناعية الغربية المتقدمة .

هذه إذن هي المصادر الثلاثة الأكثر أهمية للعنف في العالم والتي توأكب المصدر التاريخيِّي الرئيس في عصْرنا ألا وهو حركات وحروب ثورات التحرر الوطني والاجتماعي ، وكذا الحروب والضربات المضادة التي تشنها القوى الاستعمارية المهيمنة .

والسؤال هو هل يمثل هذا النسبيَّع من الأسباب والعوامل المؤدية إلى العنف أرضية انتشار إشكال «تغير العالم» على وجه التحديد ؟

- ٢ -

نعود بالتحليل إلى ساحة تفاعل وصراع القوى العالمية الكبرى - ما دام موضوعنا يتركز على تغيير العالم ، لا على دراسة التغيرات الاجتماعية أو السياسية المحدودة .

قلنا إن الدولتين العظيمتين تمثلان مركزى القوة الفعالة من النواحي السياسية والإستراتيجية والاقتصادية - وإلى درجة أقل الفكرية في العالم - وخاصة في دائرة المركزية ، أي العالم الغربي والمناطق التابعة له مباشرة ، وحددنا أن المركز الثالث - أي الصين ، بالاستناد إلى اليابان منذ معاهددة السلام والصداقة بينهما عام ١٩٧٨ - اختار لنفسه دور التفاؤل والتأثير ، دون التركيز على القوة الإستراتيجية والسياسية التي لا يملكتها ولن يستطيع الحصول على القدر الفعال المؤثر منها وخاصة ما يتعلق بالقوة الإستراتيجية الحربية ، إلا باستنزاف كافة إمكاناته التي اختار لها أن تتركز على عملية التحديث الشامل والعاجل جدا .

وهذا التحليل يشير إلى معنى على جانب من الأهمية ، ذلك أن مفهومي « القوة » و « التأثير » مفهومان لا يمكن إدماجهما بشكل مفتعل في قالب واحد . فقد تكون هناك قوة جبار ، تسيطر على مجال محدد وبالتالي على جميع الطاقات البشرية والمادية المتواجدة في هذا المجال دون أن تتمتع هذه القوة بالقبول الفكري والوجوداني معا في المنطقة التابعة . ذلك أن هذا المقبول يمثل نتاجا لعملية مركبة مرهفة متزوج

- ٦٠ -

فيها عوامل وعناصر متعددة - من عمق المجال الحضاري إلى مستوى الإنتاج الاستهلاكي ، من الذكاء الإستراتيجي إلى نوعية مفهوم العالم ، من أساليب التعامل الإنساني والاجتماعي إلى أنماط المشاركة السياسية.. الخ. وهذا النتاج ينبع دولة أو قيادة معينة نسبة مقبوليتها في دائرة تحركها أو نفوذها . وفي كلمة : فالملقبول هو ما أطلقنا عليه « الشرعية التاريخية » . وهي التي يتزوج فيها مفهوما القوة والتأثير بدرجات متفاوتة ، وإن كانت التسليمة هي أن المركز يؤثر على دائرة تحركه أو شرعيته التاريخية ، فيصطدح المحللون على اعتباره بذلك مركزا مؤثرا في توجيه الأمور .

وإذا ما ألقينا نظرة فاحصة على خريطة العالم في عصرنا فإنه يتكشف لنا عن ظاهرة لم تكن في التقدير في مرحلة يالا . فلو رسمنا بشكل تقريبي دائرة النفوذ الغربي حول الولايات المتحدة ، ثم رسمنا دائرة النفوذ الاشتراكي الشرقي حول الاتحاد السوفيتي ، وأخيراً لو رسمنا تأثير الصين في قلب العالم الآسيوي - الإفريقي لرأينا أن هناك عدة مناطق تتلاطم فيها دائرتان من هذه الدوائر الثلاث ، وهذا هو الأمر مثلًا بالنسبة لأوروبا بشطريها ، وأمريكا الوسطى ، وغرب حوض البحر الأبيض المتوسط والقارتين الإفريقية والآسيوية .

ولكن هناك منطقتين فقط تتقاطع فيها الدوائر الثلاث الأمريكية ، والسوفيتية ، والصينية ، رغم تباين طبيعتها ألا وهما : شمال شرق إفريقيا وجنوب غرب آسيا أي ما يسمى « بالشرق

الأوسط» حول العالم العربي وقلبه مصر من ناحية ، ثم المنطقة الشمالية من المحيط الهادئ حول اليابان وكوريا .

ولو عدنا إلى تحليل مستوى التناقضات ، وكذا الإمكانيات والطاقات الكامنة في كافة مناطق الصراع العالمي التي ذكرناها مراراً - وكلها يمثل نقاطاً لتقاطع دائري فنوز أو تأثير على الأقل - لرأينا بوضوح قاطعاً أن الشرق الأوسط ومنطقة شمال المحيط الهادئ هما أكثر هذه المناطق جيعاً حدة في التناقضات وخصوصية في الإمكانيات أي أن التناقض الجدي يبلغ ذروته في هاتين المنطقتين ، ليس فقط من حيث عناصره التكوينية ، ولكن أيضاً تحت تأثير احتمام تفاعل القوى الكبرى الثلاث ، ومن بينها الدولتان العظميان .

١ - ٢

ولنبدأ بالشرق الأوسط ، في قلب الدائرة الحضارية الآسيوية - الإفريقية حول مصر .

أ - امتدت هذه الدائرة من المغرب حتى الفلبين ، وأخذت شكل الإسلام ديناً ودولة ، وهي بثنائية همزة الوصل ، إذ أنها تشارك في كل من الدائرة الحضارية الهندية - الأوروبية من ناحية ، والدائرة

الحضارية الصينية - الآسيوية ، من ناحية أخرى . وبما أن الهيمنة الغربية راحت تغزو الشرق ، فقد أصبح الرباط بين العالم الإسلامي وأسيا أكثر تلاحماً ، من الارتباط بين العالم الإسلامي والقطاع المواجه من الحضارة الهندية - الأوروبية في أوروبا ، ثم إن العالم العربي يكون جزءاً من العالم الإسلامي ، أو بوجه أدق العالم العربي يكون دائرة الثقافة العربية في داخل العالم الإسلامي ، إلى جانب الدوائر الثقافية الآسيوية والإفريقية والهندية ، إلا أن الدائرة الثقافية العربية ، داخل الإطار الثقافي الحضاري الإسلامي هي أكثر هذه الدوائر انسجاماً ووحدة ، وذلك بفضل وحدتها اللغوية العربية ، ولأن لغتها العربية هل لغة الرسول محمد ﷺ وبسبب كثافة وحدتها الثقافية أيضاً .

ونجد داخل الإطار الثقافي العربي مجتمعات على درجات متفاوتة من التماست القومي ، نتيجة لعملية التطور التاريخي الموضوعي ، فهناك مثلاً وحدة قومية في مصر هي أقدم وحدة قومية عرفها التاريخ ، ( ٧٠٠٠ سنة ) وهناك قوميتان قد يمتازان مثل المغرب واليمن حافظتا على وحدتهما عدة أجيال ، وهناك مجموعة عربية في الشرق مزقتها الاستعمار بعد الحرب العالمية الأولى إلى دول خمس حيث انطلقت فكرة الوحدة العربية ، وهناك أيضاً مناطق أخرى غير متجانسة من

ناحية التضامن القومي ، ومعنى ذلك أن عملية الوحدة العربية كعملية تفاعل تاريني هي عملية توحيد كفاح الجماهير الشعبية في العالم العربي على تباين تشكيلاته القومية الجغرافية وبفضل الثقافة المشتركة ، من أجل تحقيق التحرر والنهضة . إنها عملية مركبة لا يمكن حصرها في شكل سياسي تنظيمي واحد ، وإن كانت وجهتها هي الإسهام في نهضة الشرق ، في اتجاه التحرر الإنساني والتقدم في إطار الثقافة العربية ، التي يشكل فيها الإسلام الإطار الأعم للتراث الوطني الثقافي .

وعلى هذا الأساس تبدو مكانة مصر في قلب العالم العربي بوضوح ، فالعالم العربي يكون أحد قطاعي الدائرة الحضارية - الثقافية الإسلامية ، التي تتكون من العالم العربي وامتداده في إفريقيا من ناحية ، ثم الإسلام الآسيوي من تركيا إلى الفلبين من ناحية أخرى ، وهي الدائرة الحضارية - الثقافية التي تربط بين الإطارين الحضاريين الكبيرين في العالم ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن العالم العربي ، ومصر في قلبه ، يكون المركز الحي الأول لهذه الدائرة الحضارية ، الثقافية الإسلامية ، كما أنه يكون التقىض التاريخي والعصري لعملية التناقض الجدي بين التحرك الغربي وتحرك الشرق الناهض .

إن العرب كشعوب ، ودول ومنذ اللحظة الأولى لبداية تحركهم في القرن التاسع عشر ، حددوا لأنفسهم شعاراً واحداً لم يتبدل هو شعار النهضة . كانت النهضة هي دعوة محمد علي وإبراهيم باشا ، ورفاعي الطهطاوي وعلى مبارك في مصر ، وكانت دعوة الأمير عبد القادر في الجزائر ، وكذلك الحركة الإصلاحية في تركيا المعاكبة لمسيرة العرب آنذاك ، وكانت دعوة عبد الكري姆 الخطابي في المغرب ، وكانت عنواناً وشعاراً للنهضة الأدبية والثقافية في مصر ولبنان وسوريا وفلسطين ، وكانت برنامجاً وخططاً عاماً لكافة الأحزاب والتنظيمات السياسية الوطنية ، من يمينها إلى يسارها ، من دعوة الأصولية الإسلامية إلى رجال الثورة الاشتراكية الشعبية .

وعلى وجه التدقير ، وبكل صراحة ، ليس العالم العربي ومعه مصر مجموعة من الجزر النائية حظيت فجأة بمقعد في الأمم المتحدة ، وليس مصر دولة محدثة ولدتها ظروف دبلوماسية طارئة ، وليس الثقافة العربية تجمعاً هزلياً من المؤشرات السياحية ومظاهر التخلف وهجاج الضياع ، وليس الإسلام ، ولا المسيحية الشرقية ، عقائد وقتية وسطحية ، مصطنعة في بيئتنا العربية ، وليس الدول العربية حول الدولة المصرية تجمعات من العسكر والماليك المتخاصمين والمرتفقة الأجانب ، والمكاتب المختلفة .

ليس العرب ، شعوباً ودولأً ، مجموعة «احتياطي البترول » ، ولاهم مجال لتوظيف رؤس الأموال السياحية ، ولاهم مجموعة من المجتمعات الجرداء المتعطشة إلى غزو الغرب على اختلاف أعلامه

بغية تحضيرهم وتحويلهم إلى جماعات بشرية عصرية مختومة .

إن تحرّك مصر ، وتحرّك العرب ، لا يمكن أن يكون إلا هادفًا إلى الجمع بين الثورة الوطنية التحريرية والثورة الاجتماعية الجذرية في سبيل تحقيق النهضة الحضارية للعالم العربي ، وهذا هو بالضبط شأن الحضارات القديمة التي تبعث إلى العاصرة من خلال الثورات العظمى في جيلنا ، وعلى رأسها حضارة الصين تواكبها اليابان وجنوب شرق آسيا والهند على اختلاف مسالكها ، ويواكبها أيضًا إتساع مجال الثورة الاشتراكية الأوروبية إلى آسيا السوفيتية في تلاقي مع الدول الاشتراكية في هذه القارة .

ب - ويشهد التاريخ أن الغرب المهيمن لم يخطئ الحساب ، إذ ركز الضرب منذ القرن التاسع حتى اليوم على منطقتنا ، على محور مصر - سوريا بالذات مستهدفًا أولاً وقبل كل شيء منع تكوين دولة عصرية مؤثرة تصلح مركزاً لهذه المنطقة وتلك الدائرة الثقافية - الحضارية - كلها ألا وهي مصر التي كانت ولا تزال تملك القدر الكافي من جميع معاني الريادة والاستمرار فيها .

وابتداء من الحروب الصليبية وما تلاها من ضرب دولة محمد علي المستقلة الشاغحة ، ثم التوغل الاستعماري فالاحتلال العسكري ، واحيأً وليس آخرًا محاولات إضعاف الحكم الوطني بكلفة الوسائل . ذلك تاريخ حافل يشهد على ضراوة واستمرار الحملات ولكنه لم يكن كافياً ، ومن هنا جاء الإتفاق على تقسيم فلسطين عام ١٩٤٧ ،

وإنشاء الدولة الصهيونية على أرض فلسطين وهي التي تسببت في حروب أعنوان ١٩٤٨ ، ١٩٥٦ ، ١٩٦٧ ، ١٩٧٣ ، وكذا حرب الاستنزاف عامي ١٩٦٩ - ١٩٧٠ ، وقبلها حرب اليمن الواقية أعوام ١٩٦٢ - ١٩٦٧ ، ثم أعقب ذلك كله حرب لبنان المتصلة

ولقد ضاعف من شراسة هذا الهجوم ما استشعرته دول الغرب الاستعمارية من تهديد بعيد المدى بعد أن حدد جمال عبد الناصر مكانة مصر ودوائر تحركها الثلاث بأنها عربية وإفريقية وإسلامية ، ثم بدأ يتحقق رسالته الحضارية هذه بالمشاركة الفعالة في أول مؤتمر للتضامن الآسيوي الإفريقي في باندونج في إبريل عام ١٩٥٥ .

ولنمعن النظر في حقيقة « الاستعمار الصهيوني » ، ومن الجلي لدينا ان الواقع والتاريخ معا لا يؤكdan أن أساس الأزمة في الشرق الأوسط هو قضية فلسطين وحسب ، إنما يؤكـد الواقع والتاريخ أن المنطقة المعروفة الآن في الغرب باسم « الشرق الأوسط » - شرق الأمة العربية وكذا جنوب شرق آسيا - كانت منذ أكثر من خمسين قرناً منطقة الصراع المصيري الرئيسي بين دول الشرق وحضاراته من ناحية وبين الغزاة الآتين من الشمال من ناحية أخرى .

ولقد كان هذا مغزى حكم رمسيس وتحتمس ، كما كان مغزى غزوات الإسكندر المقدوني فضلاً عن مغزى الفتوحات الإسلامية ، ومن بعدها حروب الاستعمار العنصري الصلبي الواحد من أوروبا ، وكان هو مغزى التاريخ العربي والشرقي كله على وجه

الدقة منذ القرن الخامس عشر حتى اليوم ، وفي الكلمة ، كانت وجهة الغرب الحضارية وحروبها وغزوتها وأهدافه السياسية والدينية والإيديولوجية والفكرية والاقتصادية كلها تهدف إلى شيء واحد ، إلا وهو تحطيم كافة المحاولات المادفة إلى إنشاء دولة عربية في قلب الحضارة الشرقية الإسلامية ، كي تستطيع أوروبا أن تسود وتهيمن بالسلاح والفكر .

وكذلك ، يؤكد الواقع والتاريخ أنه ابتداء من احتدام أزمة النظام العالمي ، وفي مواجهة اشتداد الموجة الثورية داخل الحركة الوطنية التحررية العربية بين حرب أعوام ١٩٤٥ - ٣٩ ، كان لابد من إقامة السد تلو السد : اتفاقية صدقى ييفن حول إقامة الحلف العسكري في الشرق الأوسط ، ثم إقامة حلف بغداد بعده ، ثم الثورة على حكم الشاه بقيادة مصدق فى إيران . وفي خاتمة المطاف ، وبناء على بدايات نشأت منذ نهاية القرن التاسع عشر ، تقسيم فلسطين فى عام ١٩٤٧ وإنشاء الدولة الصهيونية لتكون رسولاً للغرب ، وقلعة للاستعمار ، وسوطاً يلهب ظهر حركة التحرر والوحدة فى الوطن العربى .

لقد تحالفت دول أوروبا كلها ، دون استثناء لكسر شوكة محمد علي الذى جعل مصر أولى دول الشرق كلها ، اقتصادياً وحربياً وثقافياً ، وما إن انكسرت دولة محمد على حتى انطلقت الدول الأوروبية تحتل جميع الأقطار العربية بالنار والسلاح والتدمير والإرساليات والمرتزقة والبنوك ، إلى أن أصبحت الأمة العربية كلها مختلة حوالي عام ١٨٨٢ ، ثم تكررت موجات الغزو والسطو

الاستعمارية ، وتركزت بشكل أساسي حول مصر ، دولة وشعباً ،  
بوصفها قلب التحرك العربي من معاهدة لندن عام ١٨٤٠ إلى حرب  
يونيو عام ١٩٦٧ ، أي من محاولة كسر محمد علي إلى محاولة كسر جمال  
عبد الناصر .

إن جوهر أزمة الشرق العربي هو إصرار الغرب كله - من الصليبية  
إلى الإمبريالية والصهيونية من مملكة القدس إلى دولة العنصرية  
الصهيونية - على تقويض أركان القوة الشرقية بقيادة العرب ، في  
منطقة البحر الأبيض المتوسط وشمال إفريقيا وغرب آسيا . وهذه  
السياسة معناها بشكل واضح ودقيق أن رسالة الغرب الحضارية  
تكمّن في منع قيام دولة شرقية عصرية في هذه المنطقة : دولة الأمة  
العربية المتحدة .

من هنا يتّبعن فهم الصهيونية على أنها ليست ظاهرة استعمارية  
« متفردة » فالصهيونية ليست إلا الوجه المعاصر ، الأكثر عنصرية  
والأكثر عدوانية للاستعمار الغربي ضد العرب عبر التاريخ وهي أيضا  
الحلقة الاستعمارية الأكثر صراحة والتي تكشف بشكل استفزازي  
لأيّ肯 تغطيته عن حقيقة القوى المعادية للأمة العربية .

إن الاستعمار الصهيوني استعمار قائم بذاته ، وليس أدلة لاستعمار  
غربي محدد هو الاستعمار الأمريكي ، وهو اليوم أخطر أنواع  
الاستعمار الغربي قاطبة ليس فقط ضد العرب ، وإنما ضد عقلانية  
العلاقات الدولية وضد التعايش السلمي وضد إعادة تشكيل موازين

القوى والنظام الاقتصادي العالمي الجديد مالم يكن له دور الهيمنة في قلب العالم كله ، ومن أجل هذا يعمل الاستعمار الصهيوني حليفا رئيسا - لا كادة أو وكيل - للجبهة الاستعمارية كلها بقيادة أمريكا ، بل ويفرض عليها فرضا خطوات الإستراتيجية ومعدلات التحرك وحدوده ، بشكل متزايد باطراد . \*

هذه خطورة وإمكانات المنطقة الأولى من منطقتي تقاطع دوائر التفود والتأثير الثلاث .

1

لقد سعت الصين بعد قرار «التحديثات الاربعة» حيثًا من أجل إبرام معاهدة الصلح والصداقة مع اليابان ، تلك المعاهدة التي وقعت في أغسطس عام ١٩٧٨ والتي كان ماوتسى تونج وشوابين لاي يعتبرانها أحد ساقين ترتكز عليهما الأولوية الأولى للسياسة الخارجية الصينية ، بينما الساق الأخرى هي التحالف مع العالم الثالث .

المعاهدة الصينية اليابانية تستمد أهميتها من أن الصينيين يعتبرونها ضرورية لبناء الصين وجعلها فعالة في هذا العالم الثالث .

ولكن الأمر فيها يتعلق بالمعاهدة الصينية اليابانية يختلف عن الوضع في الشرق العربي لأسباب جيو- سياسية . إن منطقة شمال شرق آسيا بعيدة نسبيا ، وهي تضم مناطق شاسعة تتسم بالوحدة القومية المكثفة في كل من الصين واليابان ، وهي تجمع بين دولتين ومجتمعين

وشعرين بينهما انصهار تاريخي حضاري ، إذ أن اليابان فرع متتطور ، مختلف بطبيعة الحال ، عن الإطار الصيني الكبير ، فإذا نظرنا إلى اليابان منذ سنوات قلائل لرأينا أنها استطاعت أن تحقق ما يسمى بالمعجزة أو تكاد ، فهذه بلاد لا تملك طنا واحدا من الطاقة ولا المواد الخام ، لا بترول ، لا فحم ، لا حديد ، أو ما شابه ذلك ومع ذلك فقد أقامت مؤسسة صناعية وتكنولوجية أصبحت اليوم ثالث قوة في العالم أجمع ، بالمعدل الإحصائي ، وإن كانت في الواقع ثانية قوة إذا نظرنا إليها من حيث معدل النمو وفاعلية التطبيق حيث تأتي مباشرة بعد الولايات المتحدة . ولكن هذا النجاح له حدان . فالإليابان ، بهذه القوة الخارجية تغزو أسواق العالم الصناعي المتقدم ، وقد فجرت أزمة الطاقة عوامل أدت إلى إنكماش الاقتصاد الصناعي الرأسى إلى المتقدم ، مما اضطر الحكومات في هذه البلاد إلى فرض حماية متزايدة على منتجاتها الوطنية ، أو منتجاتها ما يسمى بالسوق المشتركة ، ومن هنا بدأت ترتفع الحواجز الجمركية لصد السيل الجارف من الصادرات اليابانية ، في الولايات المتحدة قبل أوروبا الغربية .

كيف تحيا اليابان إذن ؟ كيف تحيا إذا سدت أمامها أسواق العالم التي تستطيع إمتصاص منتجاتها الصناعية والتكنولوجيا ؟ من هنا كان الخيار ، الخيار الصعب ولا شك أمام المؤسسة الصناعية والتكنولوجية اليابانية ، فإذا أرادت أن تؤمن من مصيرها على المدى الطويل الذي قد يمتد عشرات من السنين فلا بد لها ليس فقط أن

تعتمد على الترول الإيراني العربي ، وهذا قائم ، وإنما أن تصميم هى القوة الدافعة الفعالة الأولى لتنمية المجتمع والاقتصاد وتحديث الزراعة والصناعة والمؤسسة الدفاعية والعلوم والتكنولوجيا في الصين الشقيقة المجاورة التي تمنحها أكبر سوق في العالم تعداده اليوم يزيد على ٩٥٠ مليون نسمة ، وسوف يصل إلى المليار قبل نهاية هذا القرن . هذه هي مقتضيات التاريخ ، وذلك هو منطق الواقع ، لا يعرف من قريب أو بعيد بالطريق الإيديولوجي للقضايا السياسية وإنما يفرض فرضًا أولية الطرح السياسي على كل اختيار .

ولكن المعاهدة بين الصين واليابان تعنى ما هو أكثر كثيرة من فتح سوق وإن كان أكبر سوق في العالم ، إنها تعنى أن أكبر دولة في الشرق - الصين تحت لواء الاشتراكية ، وهى أيضًا أكبر ثورة في تاريخ الإنسانية تجذب اليوم معانى سلحها بآدوات القوة والفاعلية التي لم تكن دوماً من حظ الشرق ، أى أن المعاهدة الصينية اليابانية سوف تخلق في القريب العاجل مركز قوة ، لكنه هذه المرة من نوع جديد ، لا يقع في إطار الحضارة العربية وإنما في الشرق الحضاري لأول مرة منذ القرن الرابع عشر ، وفي منطقة تجمع بين القوة المادية والنفوذ المعنوى ، منطقة تمثل أكبر ثقافة من حيث الامكانيات المادية وتعداد السكان ، والتاريخ النضالي الثورى ، والكثافة الوحدوية القومية والقدرة على التطوير والتحديث الاقتصادي والصناعي والتكنولوجى المخاطف السرعة .

وباختصار شديد فإن الخط الفاصل الذي كان يمثل ميزان القوى

التقليدي ، ميزان القوى بين مختلف قوى الحضارة الغربية انتقل إلى شرق آسيا ، حيث توجد إلى جانب الصين واليابان كوريا وفيتنام ولaos وكمبوديا وإندونيسيا ، فهناك ناحية تلك المعاهدة التاريخية بين الصين واليابان وهدفها إعادة هيمنة آيا كانت ، وهذا هو الأساس وهناك ، من ناحية أخرى ، اعتراف أكبر دولة في العرب - الولايات المتحدة - بالصين على إثر وفي أعقاب هذه المعاهدة .

ومركز القوة الجديد في شرق آسيا هو نوع جديد لأنه لا يتميز عن المركزين الآخرين بأنه شرقي فحسب ، بل بأنه يمتد إلى حضارة لها مفهومها المتباين للحضارة . فتشكل الحضارة الاجتماعية ، والعلاقات الإنسانية ، ونظام الحكم ، والعلاقة الفلسفية والفكريه والدينية بالبعد الزمني والصيرورة التاريخية ، وعلاقة الإنسان بالكون تختلف اختلافاً جذرياً تكوينياً ، بفضل التاريخ الموضوعي المتباين عن التراث الغربي التحليلي ، الكممي ، العلماني ، المادي .

معنى ذلك ، أن مركز القوة العالمي الجديد سوف يقدم للعالم على نحو تدريجي غطاء أو مشروع حضارياً مغايراً للنمط الغربي ، بنوعيه الرأسمالي الغربي من ناحية ، والاشتراكى الأوروبي الشرقي من ناحية أخرى ، وجوهر النظمتين إنتاجي - إستهلاكي - وإن كانا يختلفان من حيث الطبقات والمجموعات الاجتماعية والبشرية التي تتمتع بعائد هذه الإنتاجية \* .

وقد يبدو أن كوريا بعيدة إلى حد ما عن هذا المجال ، ولكن واقع التاريخ يدل على أنها كانت على الدوام ولا تزال نقطة الاتصال بين الصين واليابان ، بين منطقة شمال المحيط الهادئ وشمال شرق آسيا من ناحية وآسيا الوسطى من ناحية أخرى . وانطلقت منها موجات الفتح إلى اليابان والصين في العصور الوسطى . كما وجه الاستعمار الأمريكي إلى كوريا نيران الحرب أعوام ١٩٥٠ - ١٩٥٣ بهدف كسر شوكة تقدم الثورة الصينية ، وكانت آنذاك على وثام مع الاتحاد السوفيتي ووضع اليابان في مقام حليف كوريا الجنوبية ، وبذلك تصبح في موقف العداء للصين ، المرتبطة مصيريا بكوريا الشمالية .

ولعل من أهم تطورات عام ١٩٨٤ في هذه المنطقة كان ذلك التخاطب والتقارب بين الدولتين الكوريتين بمؤازرة بل وواسطة اليابان التي رأت في هذا التقارب ، ما يمكنها من المضي في سياسة التأثير الصامت ، الاقتصادي أساسا دون رفع مستوى التسلح إلى درجة الخطر ، جنبا إلى جنب مع تحديث القارة الصينية .

٢ - ٣

هذه إذن أرض التأجج ، منطقتا التناقض والحيوية القصوى ، لكل منها طموح يتعدى مستوى استقلالية القرار والسيادة على مجال السوق أو النفوذ ، إذ يبلغ مستوى الطموح إلى استقلالية المشروع المستقبلي بأسره ، أي خصوصية استمرار المجتمع أو المجتمعات القومية المعنية كأساس لنوعية بديلة من علاقة الإنسان بالزمان

والكون ، من ترتيب سلم القيم والأولويات ، من نوعية وإيقاع العلاقات مع سائر دوائر العالم ، أي في كلمة السعى إلى تحطيط مشروع حضاري بمعنى الكلمة . وهنا تتفجر مجموعة التناقضات : ذلك أن النظام العالمي القائم لا يمكن أن يفسح المجال لما يبدو له موضوعياً أن بهثابة تهديد لمكانة القوى العظمى المسيطرة ، وخاصة قوى الاستعمار .

إن المطالبة بتغيير العالم ، وال الحاجة إلى تغيير العالم ، وصياغة مفهوم تغيير العالم ، إنما تمثل كلها الخاصية المميزة وكذا ضرورة حيوية لكل من هاتين الدائرين ، وكلتاها تمسك بمقاييس التأثير المركزي في قلب الدائرين التكوينيين للشرق الحضاري ، أي الدائرة الآسيوية حول الصين مستندة إلى اليابان وكوريا من ناحية ، والدائرة الإسلامية الآسيوية - الإفريقية حول العالم العربي وفي قلبه مصر ، من ناحية أخرى .

سوف تتعدد المشاريع وسوف نعرض لها فيما بعد ، ولكن الأمر هنا هو تأكيد ريادة هاتين الدائرين في عملية السعى لتصور عملية تغيير العالم وتحقيقها .



Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

البابُ الثاني  
قنواتُ التغيير

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

## الفصل الخامس

### السوق العالمية : الطريق المسدود

يبدأ المسح العام لتغير مختلف أوجه الشاط الاجتئاعي ، والحياة العامة بعد عام ١٩٤٥ بقطاع الاقتصاد ، إذ أنه يتناول توفير القاعدة الأساسية لحياة البشرية على اختلاف أنظمتها الاجتئاعية .

١ - كان النظام الاقتصادي التقليدي حتى نهاية الحرب ، والذي سجلته اتفاقية بريتون وودز ( يوليو ١٩٤٤ ) يقوم على أساس أن هناك ، أنظمة اقتصادية متنوعة ترتكز على فكرة السوق المحلية ، بحيث تستطيع الحكومات المختلفة أن تحكم بشكل فعال في المسار الاقتصادي بعيد المدى . وكان لا بد من إقامة نسق منسق للعلاقات الاقتصادية الدولية يربط بين هذه الوحدات المختلفة ، أي بين مختلف الدول الوطنية بحيث يمكن إقامة هذه العلاقات على أساس مفهوم غير قابل للانقلابات المفاجئة . ومن هنا كان التركيز على ضبط معدلات أسعار صرف العملات المختلفة ، وكذا الاحتفاظ بنسبة قليلة من الميزانية بحيث تستغل أغلبية الأموال العامة في تحريك مختلف قطاعات الاقتصاد الوطني مستندة إلى قروض محدودة من صندوق النقد الدولي . صورة متقدمة استمرت نصف قرن ، حيث كانت الدول الصناعية المتقدمة تلعب الدور الأول من حيث زيادة الإنتاج لمواجهة المطالب المتزايدة لأسواقها الداخلية في المقام الأول ، بينما ظلت المناطق غير الغربية التابعة تلعب دور المورد الأساس للمواد

الخام ، وتقسم بدور السوق الثانوية بتصريف منتجات الدول الصناعية المتقدمة .

٢ - وقد أحدثت الحرب العالمية ، وما ترتب عليها من تدمير قطاعات واسعة من الهيكل الاقتصادي الإنتاجي في القارة الأوروبية وفي اليابان رد فعل بالغ الأهمية ، أدى إلى تغيير الصورة إلى درجة بعيدة .

فالهيكل الإنتاجي للدول الصناعية المتقدمة يحتاج إلى إعادة بناء وتحديث . واندلاع حركات التحرير في العديد من دول آسيا وإفريقيا يشجع على إقامة اقتصاد وطني عصري بها فيقلل وبالتالي من تصديرها للمواد الخام ، كما كان الأمر في المرحلة السابقة . ثم إن احتياجات الحرب أدت إلى التعجيل بالبحث العلمي ، وخاصة البحث العلمي التطبيقي ، الذي أدى مثلاً إلى تصنيع القنبلة الذرية بعد بضع سنوات من اكتشاف إمكان تفتيت الذرة إلى عناصرها التكرونية .

وعلى هذا الأساس تطورت الصناعات التحويلية المنتجة لعدد هائل من البديل الاصطناعية للمنتجات الطبيعية ، وكان هذا عصر النمو الهائل للصناعات الكيميائية ، وقد تلاه عصر الإلكترونيات وتطبيقاتها المتالية بسرعة في مختلف قطاعات الإنتاج والاتصال والإعلام إلى حد بدل من شكل الحياة اليومية ، ليس فقط بالنسبة لسكان المجتمعات الصناعية ، ولكن أيضاً بالنسبة للجيأ هير الواسعة

في المناطق التابعة ، الصناعية منها والزراعية بل أيضا البدائية ، وقد اصطلاح المحللون على إطلاق تسميات مختلفة على هذه الظاهرة : ويطلق عليها تارة اسم المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، وتطلق عليها تارة أخرى التسمية التي أصبحت أكثر شيوعا وهي « الثورة العلمية والتكنولوجية » ، بل ذهب البعض إلى استعمال عبارة « المجتمع ما بعد الصناعي ». .

تركز الاختلاف بين العصرتين في ظاهرة « الانفتاح » أي انفتاح أسواق الوحدات الاقتصادية الوطنية التي عاشت دورها وراء أسوار من الخصاوة الجمركية للموجات المتداقة من الخارج ، سواء أكانت على شكل هذه المنتجات الاقتصادية ، أم على شكل رؤوس أموال مراكز إشعاع عملية للتقدم العلمي والتكنولوجي والتصنيعي القادم من مراكز الهيمنة الجديدة . وفي هذا الجو الجديد ، استطاعت الولايات المتحدة أن تستغل إمكاناتها الهائلة التي لم تلحق بها أضرار الحرب واستفادت من تجربتها الفريدة في إدارة الأعمال بواسطة دائرة واسعة من المراكز الإدارية التنفيذية (غير المركزية الإدارية ) ، وذلك في المجال الهائل المكون من الولايات المتحدة وكندا ، بالإضافة إلى تقدمها في تكنولوجيا الإعلام والاتصالات الجماهيرية بحيث استطاعت أن تنفذ إلى قلب مجتمعات أوروبا أثناء عملية إعادة بنائها على أساس مشروع مارشال ، ومن خلال أوروبا إلى المناطق التابعة في آسيا وإفريقيا في المقام الأول بينما راحت توّكد سيطرتها على

اقتصاديات أمريكا اللاتينية تطبيقاً لمبدأ مومنو .

كان هذا هو السبب في نشأة الشركات متعددة الجنسيات منذ عام ١٩٤٥ ، وانتشارها بشكل هائل في المدنتين المركزية والتابعة خلال سنوات قلائل

أما اليابان ، وهي القوة الاقتصادية الثانية في القطاع الرأسالي فقد اختارت لنفسها إستراتيجية تهدف إلى تركيز الاستثمارات في القطاع الذي يعتمد على الابتكار التكنولوجي ، وذلك بناء على تحفيظ حكومي محكم تزعمه وزارة الصناعة والتجارة الخارجية بالتعاون مع الاتحاد العام للصناعات . كان الهدف ، ولا يزال ، هو : مضاعفة الإنتاج إلى أبعد درجة ( صناعة السيارة الواحدة في اليابان تستغرق ٥٠ % فقط من الوقت اللازم لصناعة مثلها في فرنسا حسب أرقام عام ١٩٨٤ ) ، ثم فتح إمكانات واسعة للتجارة الدولية وذلك بتحفيض ثمن المنتجات المصدرة إلى الخارج ، أي في كلمة التقليل من عملية الاحتفاظ داخل اليابان بشثار الإنتاج التكنولوجي المبتكر . وتسويقه على أوسع نطاق في الخارج . وهكذا استطاعت اليابان في بضع سنوات بعد الحرب أن تحقق تراكماً هائلاً من الأرباح غير الموزعة ، وهو التراكم الذي استعملته لإقامة شبكة قوية واسعة من الشركات والمؤسسات في مختلف أنحاء العالم ، وكذا تحقيق المشروعات الكبرى ( مثل تعميق وتوسيع قناة السويس ) بعد حرب أكتوبر في مدة قصيرة جداً وبسعر فائلدة قياسي في انخفاضه بالمقارنة مع سائر

الدول الرأسالية ، وعمايل لأسعار الفائدة على القروض السوفيتية المقدمة لقلة من الدول الصديقة ( مثل مشروع الـ د العالي في مصر ومشاريع مماثلة في الهند ) وذلك قبل أن يعدل الاتحاد السوفيتي عن هذه السياسات في مطلع السبعينيات .

### ٣- وماذا عن دول القارات الثلاث ؟

ربما تتعجب اليوم عندما تؤكِّد الأرقام أن نمو الصناعة التمويلية مثلاً في هذه المناطق بلغ معدل ١٠٪ من عام ١٩٦٠ إلى عام ١٩٧٣ ، ثم انخفض قليلاً إلى ٧,٣٪ بين عامي ١٩٧٣ و ١٩٧٧ ، ثم انحدر بشكل ملحوظ في السنوات الأخيرة ، كما تؤكِّد أرقام انحدار التجارة الدولية من ٥,٨٪ سنوياً قبل عام ١٩٧٣ إلى ما يعادل « الصفر » عام ١٩٨١ / ٨٠ ثم ١,٥٪ فقط عام ١٩٨٢ : أي أن الحركة كانت في الأساس حركة استيراد المنتجات الجاهزة من الدول الصناعية المتقدمة في مقابل القليل جداً من الصادرات من السلع المبتكرة في القارات الثلاث إلى المنطقة المركزية . وقد أكدت الإحصائيات أيضاً أن معدل النمو في الدول النامية تراوح بين ٢,١٪ سنوياً بين عامي ١٩٨١ و ١٩٨٤ ، وهو أبطأ معدل نمو منذ نهاية الحرب العالمية .

وقد أدت هذه الحالة إلى تضاعف ديون دول القارات الثلاث من ١٠٠ مليون دولار عام ١٩٧٩ إلى ٦٠٠ مليار دولار عام ١٩٨٣ ثم إلى ٨١٠ مليارات دولار عام ١٩٨٤ ، بينما بلغت الفوائد وحدها أكثر من ربع الإيراد العام في هذه الدول المدينة ، وخاصة تلك التي لا تملك

موارد بترولية واسعة ، وزاد من حدة هذه الأزمة الانخفاض المطرد في أسعار صادرات الدول النامية من المواد الخام والمنتجات الزراعية في الوقت الذي كانت فيه أسعار السلع المصنعة التي تستوردها هذه الدول في ازدياد مطرد بسبب التضخم في الدول الصناعية واطراد ارتفاع أسعار البترول بعد عام ١٩٧٣ ، وإن كانت أسعار البترول قد بدأت تمثيل نحو الانخفاض منذ بداية الثمانينات ، في حين تركزت كميات هائلة من البترول ودولارات في مصارف الولايات المتحدة وأوروبا الغربية .

- ٤ -

كان هذا التفاعل الجدلِ غير المتكافئ بين الدول الصناعية المتقدمة ، وخاصة الولايات المتحدة ، ثم اليابان وألمانيا الغربية من ناحية ، وبين مجموعة الدول النامية في القارات الثلاث من الناحية الأخرى ، هو العامل التكويني الرئيس في تحقيق السوق العالمية حول القطب الرأسمالي الاحتكاري . ذلك أن القطاع الاشتراكي في أوروبا وكذلك في آسيا ثم في إفريقيا وأمريكا اللاتينية خرج من الحرب العالمية في حالة بالغة من الضعف الاقتصادي خاصة في الاتحاد السوفيتي ، بينما كان الاقتصاد الصيني متخلفاً إلى درجة كبيرة بفعل تراكم آماد الانحدار ثم أخطاء الثورة الثقافية حتى نهاية السبعينات ، وقد أدت سياسة التعايش السلمي ثم الوفاق التي سنعرض لها في الفصول التالية إلى توسيع رقعة التعامل بين دائرة العالم الرأسالي ودائرة العالم الإشتراكي حول الاتحاد السوفيتي ، وهو ما بدأ يتحقق

- ٨٤ -

أيضاً بين الصين من ناحية واليابان والولايات المتحدة من ناحية أخرى منذ أن أخذت الصين ببرنامج « التحديات الأربع » . أي أن فكرة تواجد أسواق عالمية ثلاثة أو وجود سوقين لم تتحقق واقعياً بشكل متكامل ، وإن كان سوق المجموعة السوفيتية والسوق الصينية قنصلان دائرتين متتميزتين إلى درجة متقدمة داخل السوق العالمية الواحدة . كما حاولت عدة دول صناعية في أوروبا الغربية تدعم اقتصادها عن طريق تكوين « السوق المشتركة » التي حققت افتتاح الأسواق الداخلية لدولتها أمام متوجهاتها كمجموعة عن طريق تحفيض الجمارك وتسهيل تداول رؤوس الأموال والقيام بمشروعات مشتركة كبيرة ، وإن ظلت السوق الأوروبية المشتركة تابعة عضوياً للسوق العالمية الرئيسية الاحتكارية حول المركز الأمريكي ، بل وبلغ الأمر أن سيطرت الصادرات الإلكترونية اليابانية بشكل شبه تام على السوق في الدول الأوروبية إلى جانب تزايد أرقام مبيعات السيارات اليابانية بشكل ملحوظ في قلب « السوق الأوروبية » .

— ٥ —

وهنا لا بد أن تدخل في حسابنا عامل العلم والتكنولوجيا من حيث أنه يلعب دوراً مركزياً في جانبي الهيمنة والتبغية .

إن جميع الدراسات والمعطيات تؤكد اطراد تمركز الانتهارات العلمية وتطبيقاتها التكنولوجية المبتكرة في دائرة الدول الصناعية المتقدمة ، أي في الغرب حول الولايات المتحدة واليابان . وهناك أيضاً قطاع هام من التقدم العلمي والتكنولوجي في الهند والبرازيل ،

— ٨٥ —

وكذلك في بعض مناطق العالم العربي في مرحلة قوة المشروعات الوطنية الحضارية ، بينما قطعت الصين شوطا هائلاً للحق بالدول المتقدمة اعتقاداً على دمج تراثها العلمي والتكنولوجي الذي كان له قصب السبق حتى القرن السادس عشر بأحدث وسائل الابتكار والإبداع الذاتي في عصرنا :

وقد نشأ عن هذا الموقف « فكرية نقل التكنولوجيا » المواكبة لتدفق الصادرات القادمة من الدول الصناعية المتقدمة إلى المجتمعات النامية . ثم ظهرت إيديولوجية جديدة تحاول أن تتوظّل بأنها أقرب إلى رجل الشارع في الدول النامية ، ألا وهي إيديولوجية « التكنولوجية المناسبة » أي التكنولوجيا النابعة من الحرف التقليدية ، والتي لا تستهدف إقامة اقتصاد وطني عصري حول المؤسسات الإنتاجية التصنيعية القائمة على العلم والتكنولوجيا المتقدمين وللذين يمكن أن يصدا التوغل الاقتصادي الخارجي من جانب الدول المهيمنة في قلب وأعماق المجتمعات النامية .

ما السبيل إذن للتقدم في مجال العلوم والتكنولوجيا بشكل يدعم تقدم الدول النامية ويصون استقلالها ؟

كان هذا التساؤل المحوري في قلب إشكال التنمية ، وقد طرحته قطاع التكتوقراط ورجال التصنيع على وجه الخصوص ، كما اهتم به قادة حركات التحرير ثم مجموعة عدم الانحياز ، وهنا نشأت فكرتان محوريتان : الفكرة الأولى الأكثر شيوعاً من الناحية السياسية هي

فكرة الترابط بين « دول الجنوب » أي الدول النامية في القارات الثلاث من حيث تبادل المعلومات العلمية والتكنولوجية وتحقيق المشاريع المشتركة في البحث العلمي والابتكار التكنولوجي ما دام « الشمال » الصناعي المتقدم لا يمكن الاعتماد عليه في أحسن الأحوال ، في العون على بعث القدرة الوطنية الذاتية للدول النامية في مجال العلوم وتطبيقاتها التكنولوجية .

أما الفكرة الثانية التي بدأت تصاعدت منذ عام ١٩٧٦ - ١٩٧٨ انطلاقاً من جامعة الأمم المتحدة على وجه التخصيص - وتبعتها فيها اليونسكو - فهي فكرة « الإبداع الذاتي » ، « الإبداع » في مقابل « النقل ». و« الإبداع » هنا يهدف إلى الاعتماد على الذات ، على محصلة ما حققته الشعوب حول دولها وفي إطاراتها الثقافية والحضارية المختلفة ، بغية اختصار الطريق ، وإشراك الجماهير الواسعة في عملية التقدم المتعجل ، وهو ما حدث في فنون الحرب والهندسة وتطبيقاتها في ثورات القارات الثلاث الكبرى وخاصة في الصين وكوريا وفيتنام وكذلك في مصر من السد العالي إلى حرب أكتوبر .

وبيت القصيد في هذا المجال إنما هو الإرادة السياسية أولًا وقبل كل شيء ، والإرادة السياسية تعني إصرار قيادة الحركة التحريرية والدولة الوطنية المستقلة الناجحة عنها على تحقيق استقلالية الوطن ، فضلاً عن المنطقة الجيو-ثقافية geo-cultural area بالاعتماد على الذات ، وتبنته طاقات المخ والعطاء للابتكار والاختراع : بإيلانها

أكبر قدر من الاهتمام والتشجيع والدعم على أرض الوطن ، معبرة بذلك عن اعتزاز المجتمع الوطني كله بطلائعه العلمية والفكرية ذات الصلة الوثيقة بجهاز الشعب العامل في الريف والمدن . إن هذه الإرادة السياسية المتحققة فعلياً وميدانياً هي القاعدة التي سوف تتمكن جهاز التنفيذ ، أي النظام الإداري أن يعمل بشكل فعال ومستقر بحيث تتصل عملية التقدم في الاتجاه الذي حددته القيادة السياسية الوطنية المستقلة المتوجهة إلى المستقبل .

- ٦

إذا كان الاقتصاد العالمي على هذا النحو الذي يكاد ينعقد حوله إجماع الخبراء المتخصصين فكيف يمكن إذن أن نجمل الرؤية ؟

١) فريق أول يرى أن السوق العالمية هي بثابة ظاهرة جديدة يطلقون عليها اسم « الاقتصاد - العالم » أو « الاقتصاد العالمي » بالمصطلح الحالي : فالعالم دائرة واحدة منها توالت الأنظمة الاقتصادية - الاجتماعية ، وتعددت الوحدات المعنية ، سواء أكانت دولياً أم مناطق جيو- ثقافية ، أو جيو- سياسية ، وهذه الدائرة الواحدة تعد واحدة من حيث تمركزها حول مركز قيادي واحد يملك أكبر قدر من الطاقات والعناصر الرئيسة للسيادة الاقتصادية من طاقة ، وإنتاج زراعي ، وإنتاج صناعي ، وترسانة ابتكار ، علمي وتكنولوجي ، ومدخرات مالية ، وتحكم في طرق الاتصال والاتصالات . ومن ثم ، فإن الموقف بالنسبة للعالم يتحدد على

- ٨٨ -

أساس ما يطأ على هذا المركز وما يصدر عنه من سياسات وقرارات اتجاهية - وهي إنما تستهدف في مجملها ، بطبيعة الأمر ، تكينه من الاستمرار في مكانته المهيمنة .

كما يترب على هذه الرؤية أن تغيير الاقتصاد العالمي لا يمكن أن يتم بحال من الأحوال إلا إذا تم التغيير أولاً في قلب الاقتصاد المهيمن أي الولايات المتحدة الأمريكية .

والغريب في الأمر أن هذه الرؤية الشمولية هي رؤية كبار مفكري الاستعمار المهيمنين في قطاعه الرجعي الجامد في الولايات المتحدة الملتفين حول دعوة مدرسة السياسة النقدية التي تؤمن وتدعى إلى استخدام أدوات السياسة النقدية (معدلات الإنفاق - سعر الفائدة - سعر الخصم - نسبة الاحتياطي) للتحكم في عمليات الإنتاج والتبادل السلعي ، وهي السياسة التي يطبقها الرئيس ريجان منذ توليه الحكم في عام ١٩٨١ . فضلاً عن أنها الرؤية التي يعتنقها جناح اليسار الجديد ووريث التروتسكية غير القومية ، والذي يدعى أنه لا سبيل إلى التغيير إلا من خلال إحداث الثورة في المركز المهيمن - وكأنها نظرية تعجيز تصبو إلى مطلق غير مطروح إمعاناً في التذكر للجدلية الاجتماعية والحركات السياسية القائمة في العالم الواقعي في اتجاه التغيير والتطوير محدوداً كان أم متسعأً .

ب ) وفريق ثان يؤكد أن عملية تداخل اقتصاد الدول أمر واقع بالفعل ، وأن مركز المهيمنة الاقتصادية يتركز في الولايات المتحدة

والشركات متعددة الجنسيات الأمريكية أو التابعة لها مباشرة ، ولكن هذا الفريق يذهب إلى أن أساس القرار والعمل لا يزال بين أيدي المعنيين بالأمر في المقام الأول ، أي الدول والشعوب على تنوعها ، وفي إطار خصوصيتها ، وابتداء من مشروعها وسياساتها . ثم يربط رجال الفريق الثاني بين الناحتين - نظام الميمنت السياسية الاقتصادية العالمي ، والدول الوطنية المستقلة المستندة إلى إرادة شعوبها - فيؤكدون أن الاعتماد على الذات ، والطبيعة الاجتماعية للنظام القائم في كل بلد ، ومستوى القيادة السياسية ، واتجاه القرار المسير لللاقتصاد الوطني هي العوامل التي تلعب الدور الأكبر في إمكان تداخل الاقتصاديات ، أو قل الانفتاح في حدود معينة ، وقد يصل إلى حد تفكيك الاقتصاد الوطني أو قد تظل آثاره محصورة في مستوى معين ، يجعلها مؤثرة إيجاباً أو سلباً وليس متتحكمة في الاقتصاد الوطني . وإلى جانب هاتين الرؤيتين الرئيستين هناك دعوة في بعض الأحيان إلى ما يسمى « فك الاشتباك » أي عزل الاقتصاد الوطني تماماً من السوق العالمية . والواقع أنها نظرة ، أو دعوة ، تمثل نوعية جديدة من الرؤية التروتسكية - الكسمبورجية ، ولكنها تتجه هذه المرة إلى شكل من الصوفية والتغفف المطلق ، وكان السوق العالمية خرافة ، وأنه يتعمد علينا الارتداد إلى جزيرة روينسون كروزو . وهذا يعني مرة أخرى : التفكير للمجلدية الاجتماعية الواقعية في العالم ، والنظرة غير الواقعية لطاقات وإمكانات الشعوب في تحركها السياسي والاجتماعي .

٧ - كيف إذن ومن أين يمكن كسر هذه الحلقة وإحداث التغيرات التي تستطيع أن تتدفق من خلالها موجات التجديد والتغيير الفعالين ؟

١) نقطة البدء هي أن نحدّد بوضوح نوعية الضعف في أرضية الدول النامية في القارات الثلاث وهو الضعف الذي يمكن النظام الاستعماري المهيمن من النفاذ إلى صرف بجري القرار الاقتصادي السياسي في العديد من الدول التابعة . ولقد أكدنا في كل فصل من هذا البحث ، في جميع كتاباتنا ، ما أدركه العديد من رجال الفكر والعمل المتمسكون بال موقف الوطني التقدمي : ألا وهو أن محاولة تقليد أنماط الإنتاج وخاصة أنماط الاستهلاك السائدة في المجتمعات الرأسمالية المتقدمة ونقلها عن طريق طبقة الرأساليين السمسارة الطفيليـن بواسطـة ما يملـكون من وسائل الإغرـاء والتـرغـيب عبر وسائل الإـعلام والـدعـاـية إلى أرـضـنا يـمـثلـ جـوـهـرـ الخـطـرـ وأـسـاسـ الأـزـمـةـ أـولاـ وـقـبـلـ كـلـ شـيءـ .

إن فكرة «المشروع» ، أي المشروع الوطني أو القومي الشامل يعني الكلمة الذي يرتفع ، في مرحلة تالية ، إلى مشروع حضاري بعيد المدى إنما جاءت في مطلع السبعينيات ، وبعد نكسة يونيو عام ١٩٦٧ ، ردأً على تردي الحركة السياسية والفكرية ودعوة لكسر الانكسار ، لا بالشعارات وإنما بتأصيل البديل الاقتصادي - الاجتماعي والسياسي - الفكري والثقافي - الحضاري ابتداء من

خصوصية أمم وثقافات وحضارات الشرق العريق ، ثم بوجه أعم  
القارات الثلاث .

إن هذه الفكرة المحورية سوف تحرك كل فصل من دراسة تغيير  
العالم حتى تجتمع خيوطها في نسيج متسق متكممل لمختلف  
الرؤى التي يمكن أن يقدمها الفكر الإنساني في هذه المرحلة من  
تطوره - لعملية تغيير العالم بشكل جذري يحقق مصالح القطاعات  
الأوسع من الإنسانية .

إن دعوة يوثانت سكرتير عام الأمم المتحدة الأسبق إلى إقامة نظام  
اقتصادي عالمي جديد ، وهي الدعوة التي أقرتها الجمعية العامة  
للأمم المتحدة عام ١٩٧٤ ، تهدف في الأساس إلى التعبير عن هذا  
المعنى بشكل تجتمع فيه كلمة الطرفين على أساس رشيد واقعي ، لا  
ينفذ إلى مستوى علاقات القوى الفعلية في العالم ، فالفكرة  
الأساسية هي إقامة نظام عالمي يقوم على « الاعتداد الجماعي على  
الذات » أي تداخل الأنظمة على قدم المساواة ، مما يقتضي إعادة النظر  
في العلاقات بين القطاع الشمالي والقطاع الجنوبي من العالم ،  
والسماح بتنوع التخصصات الاقتصادية في مختلف الدول ،  
وكذلك إقامة هيكل أفقية ديمقراطية للتعاون بين مختلف المناطق  
الجيو-ثقافية ، والجيو-سياسية .

ب ) وقد تمت بالفعل عدة محاولات هامة في هذا المجال الواقعي  
المحدد أي مجال التجمعات الإقليمية وخاصة في العالم العربي

وأمريكا اللاتينية وشرق إفريقيا على وجه التحديد ، وأدت هذه المحاولات إلى توسيع الإمكانيات المتاحة لزيادة الإنتاج والتبادل ، وتطوير التكنولوجيا والبحث العلمي في هذه المناطق ، رغم ما أصابها من ضربات مضادة عرفت كيف تستغل الخلافات المحلية ، والثغرات في الهيكل الاقتصادي الإنتاجي . وفوق هذا وذاك عرفت كيف تعمق صلاتها عضويًا بالرأسمالية السمسارية في هذه المناطق . ومع ذلك كله ، فإن مؤشرات الإنتاج في تصاعد مستمر في أهم هذه المناطق وخاصة في شبه القارة الهندية والبرازيل والعالم العربي وجنوب شرق آسيا والمكسيك والأرجنتين . فالإمكانيات (عناصر الإنتاج المتعارف عليها عند الاقتصاديين) متواجدة وهائلة ، فهذه هي الهند مثلاً بلاد المجاعة قد أصبحت تصدر الحبوب الغذائية وبلغت مستوى الدولة السادسة في المجال الصناعي والنوعي ، والهند مثل واحد بين أمثلة عديدة تتأرجح بين التقدم السريع والتباطؤ والتأزم . ولا شك أن الأمة العربية بلغت ذروة الإمكانيات والتناقضات معاً عبر حروبها والمحاصر المضروب حولها ، بالرغم من تراكم البترول في البلاد المنتجة له ووجود المساحات الشاسعة من الأراضي القابلة للزراعة في السودان ، ومستوى التقدم الكبير في العلوم والتكنولوجيا والصناعة في مصر والجزائر وسوريا والعراق .

ج ) وتأتينا الريادة من أقصى الشرق ، من الصين واليابان ، أو بوجه أدق من النمطين الصيني والياباني في كسر الهيمنة الغربية على الاقتصاد العالمي .

فقد إستطاعت اليابان منذ عصر الإمبراطور ميجي أن تدفع بعملية الإنتاج الصناعي والابتكار التكنولوجي إلى درجة جعلت منها أقوى العناصر الخارجية المؤثرة على السوق العالمية في قطاعات عديدة ، رغم أنها تأتي في المرتبة الثانية بالنسبة للتأثير الأمريكي وإن كانت تتتفوق عليه من حيث قوة الجذب الاجتماعية والتأثير على الأطقم القائدة الرائدة للاقتصاد الصناعي في الدول النامية – وهو موضوع سوف نعود إليه أكثر من مرة خلال هذا البحث . وكان له أبلغ الأثر في مجموعة الدول الرأسالية في شرق وجنوب شرق آسيا خصوصاً كوريا الجنوبية .

والأمر على هذا النحو تماماً في الصين بعد ثورتها العملاقة ، الثورة الزراعية ، وانتقالها من نظام الكوميونات إلى نظام التملك والإنتاج الزراعي الأسري جعل منها بذلك مصدراً للمتغيرات الزراعية والغذائية وهي التي كانت تعاني مجاعات شبه سنوية قبل عام ١٩٤٩ ، ثم هيكل صناعي عتيق استطاع أن يجلب صفوته علماء الصين المهاجرين ويوظفهم في القطاعات المتقدمة حتى بلغت الصين أو كادت أرقى المستويات العالمية . كل هذا انطلاقاً من سياسة « التحديات الأربع » التي انطلقت بدورها من قلب القيادة الوطنية للحزب الشيوعي الحاكم المنفتح تماماً على العالم ولكن من منطلق وطني لم يجد عنه لحظة تمثل في شعار ماوتس تونج « فليخدم كل ما هو عالمي كل ما هو صيني » لأن يخدم كل ما هو وطني كل ما هو أجنبى

كما هو شعار السمسرة والعملاء في العديد من الدول التابعة .  
الموضوع إذن ليس « اقتصادياً » بالمعنى التقني لهذا التعبير ، ولكنه في  
جوهره سياسي بمعنى أولوية الطرح السياسي على كل اعتبار أو منهج  
آخر .

ولا شك أن مجال الاقتصاد ، لو نظرنا إليه في حد ذاته وبعزل عن  
بقية عناصر الجدلية الاجتماعية يبدو وكأنه طريق شبه مسدود لا يمكن  
من خلاله أو من خلاله وحده تغيير العالم ، ومن هنا كان لا بد من  
وضع الأمور في نصابها أي وضع الاقتصاد في إطار الجدلية الاجتماعية  
بكافة عناصرها والتي يلعب فيها القرار السياسي ، المنطلق من وجاهة  
حضارية محددة ، الدور المركزي .



## الفصل السادس

# الحياة الاجتماعية والثورة العلمية والتكنولوجية

الأرضية إذن ، أية نوعية وتنظيم الحياة الاقتصادية في عالمنا التغير ، وهي القاعدة الركيزة . وقد رأينا أنها أرضية في حالة تحول سريع بعد أن تمايز النظام الاقتصادي في القطاع المتقدم من العالم إلى رأسمالي واشتراكي ، وبعد أن أصافت ثورات التحرير والسياسات الاقتصادية النابعة منها أشكالاً انتقالية جديدة . وكل هذا في جو شاركت فيه دوائر السوق العالمية ، الدائرة الأكثر أهمية ، ودوائر أخرى تتمتع بقدر وافٍ من الاستقلالية الذاتية كما هو الحال في مجموعة سوق الدول الاشتراكية حول الاتحاد السوفيتي من ناحية ، والصين من ناحية أخرى .

وقد أثرت الثورة العلمية والتكنولوجية تأثيراً بالغاً عميقاً في عدد من القطاعات المقدمة في هذه الدوائر الاقتصادية وإن ظلت عاجزة حتى الآن عن النفاذ إلى كافة أنحائها وقطاعاتها .

وكان لا بد من أن تتأثر الحياة الاجتماعية بهذا الجو المتموج ، وقد تأثرت فعلاً به إلى أبلغ الدرجات ، إذ أن الحياة الاجتماعية هي محور العمل الراعي للطبقات والفئات الاجتماعية المختلفة ، وميدان تجلي وامتحان محاولات التجديد المتنوعة ، وقد تعددت إلى درجة هائلة منذ نصف قرن ، وبعد عام ١٩٤٥ على وجه التحديد .

ولنعرض الآن لعدد من التغيرات الجذرية التي طرأت على هذا المجال ، مجال حياتنا الاجتماعية على تنوعها .

- ١

نقطة البدء ولاشك ، هي تلك التي أقامتها النظريات الاقتصادية والفلسفية الاجتماعية المقدمة ، وخاصة الاشتراكية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر . فقد تجمعت الفئات الاجتماعية المختلفة بعد الثورة الصناعية وتكون المجتمعات الرأسمالية بقيادة البرجوازية في وحدات اجتماعية - اقتصادية أكثر تجانسا ، تلعب كل منها دورا متخصصا في عملية الإنتاج ، وكذا في بناء النظام الاجتماعي ، وشكل السلطة الاجتماعية القائمة في كل مجتمع .

وهكذا ظهر مفهوم « الطبقة الاجتماعية » الذي صاغته الماركسية وأصبح شائعا في العلوم الاجتماعية على تنوع مذاهبها .

وكان من جراء التغيرات المائلة التي طرأت على البنية وعلى النشاط الاقتصادي في مرحلة موجة حركات التحرير والثورات ، وهي أيضا المرحلة الثانية للثورة الصناعية ، أن تطور الوضع ، وخاصة في ناحيتين محددتین :

١ - التكوين الداخلي ، أي التركيب العضوي للطبقات الاجتماعية :

أ ) لقد ازدادت في المجتمعات الصناعية المقدمة الهوة اتساعا في نطاق القطاع الرأسالي فيما بين أقطاب القطاع القائد في الطبقة

الرأسمالية ألا وهو قطاع رئاسات الشركات متعددة الجنسيات ، وبين فئة الرأساليين التقليديين الذين مازالوا يتولون رئاسة الشركات الصناعية والمالية والتجارية والزراعية الكبيرة والمتوسطة ، ولكن هذه المرة في إطار هيمنة الشركات متعددة الجنسيات ، وهي في مصاف الدول الكبيرة من حيث النفوذ والسلطة الفعلية على السوق العالمية .

كما تطورت الطبقة العاملة الصناعية التقليدية في هذه المجتمعات مادام تعريف العامل هو أنه كل من يشارك في الإنتاج للسوق ويتناقض أجرًا منتظمًا من صاحب العمل بحيث شملت الطبقة العاملة الجديدة فئات واسعة من العاملين في قطاع الخدمات ، ومن موظفي الدولة بعد أن اتسع القطاع العام الرأسمالي ، أي رأسالية الدولة في العديد من الدول الرأسمالية بعد الأزمة الاقتصادية العالمية الكبرى (أعوام ١٩٢٩ - ١٩٣٢) ولاسيما بعد الحرب العالمية .

ثم شهدنا بروز فئة الكوادر التكنولوجية ، وخاصة فئة التكنوقراط الذين أتقنوا فن الجمع بين التطبيقات التكنولوجية للعلوم الحديثة في مجال الإنتاج من ناحية وبين توظيف دروس هذه التطبيقات في رفع مستوى إدارة كافة و مجالات النشاط الاجتماعي ، وكأنه مجتمع الرجلة الثانية للثورة الصناعية بثباته المصنوع الإلكتروني ، لايلعب فيه الإنسان ، الوعي الإرادي ، إلا دور الترس في العجلة الكبيرة . وقد تسائل البعض إن كان هؤلاء التكنوقراط هم الطبقة الحاكمة ، أم أنهم ينفذون سياسة الطبقة الحاكمة ليس إلا ، والأرجح أنهم ينتمون إلى النمط الثاني ، وإن كان العديد من أقطاب الشركات متعددة

الجنسيات ، وكذلك الرأسالية التقليدية ، وجهاز الدولة أيضاً من صفة فئة التكنوقراط المختارة من قبل مراكز الهيمنة المالية والسياسية لممارسة الوظائف القيادية في هذا النوع من المجتمعات .

وفي هذا الجو ، يبدو الريف هامشياً ، ولاشك أن الإنتاج الزراعي الشري يلعب دوراً هاماً في رقي المجتمعات الصناعية المتقدمة ومستوى الاستهلاك فيها ، كما أنه يضطلع بدور محظوظ أو يصبح على الأقل أداة مساومة ، عندما يتحول إلى « سلاح غذائي » يوفر التموين الحيوى أو يمد منه حسب ارتياح الدول الكبرى المتوجة أو سخطها بالنسبة لسياسات العديد من الدول الوسطى والصغيرة المحتاجة للإنتاج الغذائي ، ولكن هامشية الريف ، ونحن هنا نتحدث عن تغيير التشكل الطبقي الداخلي تبلي في هجرة الفلاحين المنتجين من الريف إلى المدن ، وحلول شركات الملكية والإنتاج الزراعي عملهم في الريف ، وهي العملية التي وصفها بعض المفكرين بأنها تمثل « نهاية الفلاحين » .

أما شريحة الفئات المختلفة من المهنيين فقد ظلت تقريباً على ما هي عليه وإن تضاءلت أهميتها ، وكذلك فئة المثقفين الذين تحولوا من دور الريادة الفكرية والدعوة الاجتماعية إلى الوظائف التكنوقراطية والإدارية والإعلامية ، إلى حد أن أصبحوا خير المتخصصين في فنون الاتصال الجماهيري .

ب ) أما الصورة في المجتمعات الصناعية المتقدمة في القطاع

الاشتراكي فهي مختلفة بشكل ملحوظ عن المجتمعات الرأسمالية المتقدمة لأسباب سياسية وإيديولوجية واضحة . فالطبقة الحاكمة تمثل على وجه الدقة فئة اجتماعية - وليس طبقة ، مادامت وسائل الإنتاج مملوكة للمجتمع بأسره متمثلا في الدولة ، وت تكون هذه الفئة في الأساس من الحزب الوحيد أو القائد على اختلاف تسمياته - وهو يضم القيادة السياسية وكوادر المستويات السياسية العليا والوسطى والقاعدية ، ولعل أهم تغيير في تكوين هذه الفئة إنما هو انضمام نسبة كبيرة من الفئات المهنية والتكنوقراط ، وفئات المتخصصين في مختلف فروع العلوم الطبيعية والاجتماعية والتكنولوجيا إليها . ومعنى هذا أن الفئة الاجتماعية الحاكمة تجمع الأطقم المتقدمة في مختلف نواحي الحياة والنشاط الاجتماعي ، ولكن هذه المرة على أساس سياسي - إيديولوجي ، دون الأساس المالي المستند إلى الملكية الفردية أو الاحتكارية لوسائل الإنتاج .

وفي ظل هذه القيادة ، تلعب الطبقة العاملة الصناعية - بوصفها طبقة متميزة - دور الطبقة القائدة من خلال حزبها ، أي من خلال قطاع هام من الفئة السياسية الحاكمة التي تحدثنا عنها آنفا ، كما أنها تنسجم بمستوى أعلى من الإمكانيات المادية والاقتصادية والثقافية بوصفها الوراثة التاريخي للأقلية الرأسمالية التي أطاحت بها الثورة أو قيام النظام الاشتراكي .

وقد ذكرنا أن فئة التكنوقراط وقطاعات كبيرة من المهنيين انضمت

إلى الفئة السياسية القائدة بفضل زوال الأساس المالي للقيادة بالإضافة إلى توفر جو تسوده شعارات الثورة العلمية والتكنولوجية . ومن هنا كان دور أكاديميات العلوم في الدول الاشتراكية ، حيث تعمق صفوة العلماء - في مختلف قطاعات العلوم الطبيعية والاجتماعية - في هيئات تقف في المرتبة الثانية بعد الحزب الحاكم من حيث أنها تلعب دوراً الترسانة الفكرية الاستشارية للحكم .

أما طبقة الفلاحين أو المنتجين الزراعيين ، فالملاحظ أنها تختلف اختلافاً بيناً فيما لو تمت المقارنة مع دول النظام الرأسمالي . ذلك أن الثورات والأنظمة الاشتراكية وقعت بالفعل في المجتمعات المتأخرة نسبياً أو إلى درجة كبيرة في سلم التقديم الصناعي ، أي في المجتمعات الزراعية في الأساس ، ومن هنا أصبح لابد من الإبقاء على نسبة كبيرة من سكان الريف في الأراضي الزراعية : جزء منهم يعمل بوصفه عامل زراعياً في مزارع الدولة ، خاصة في الاتحاد السوفيتي ، وبنسبة أقل في عدد من الدول الاشتراكية الأوروبية ، وكذلك في الدول الاشتراكية غير الأوروبية المتأثرة بالنظام السوفيتي ؛ وجزء أكبر بكثير يعمل في التعاونيات الزراعية الجماعية ، في الدائرة السوفيتية أو في الكوميونات الزراعية في الصين ، ثم هناك الظاهرة الجديدة التي تمثل أخطر تغير حصل في الريف الاشتراكي ألا وهي إعادة تشكيل معظم الأراضي الزراعية لوحدات أسرية تزرعها وتبيع محتواها بشكل مباشر للسوق في الريف والمدينة على السواء ، بعد تسليم نسبة قليلة إلى الدولة ومجلس الإقليم (١٤٪ في الصين ، وأكثر من هذا قليلاً في

المجر وبوغوسلافيا ) ، وهي السياسة التي أطلق عليها « الإصلاح الاقتصادي الجديد » أو « السياسة الاقتصادية الجديدة » ابتداء من قرار القيادة الصينية التاريخي في نهاية عام ١٩٨٤ ، بعد التجارب الناجحة خاصة في المجر وبوغوسلافيا ، وإن كان الاقتصاد الزراعي التقليدي المطور في بلغاريا لا يقل نجاحاً عن ذلك ، وكان بيت القصيد هو فتح جسور الصلة المباشرة بين الإنتاج الزراعي والأسواق الداخلية ( من ناحية أخرى ) دون المرور بمؤسسات الدولة .

#### ـ حـ) وماذا عن العالم النامي في القارات الثلاث ؟

إن جميع القارات الثلاث على تباين وتنوع مجتمعاتها تاريخياً وأنها هو أمر طلما رفضناه ، غير أنه يمكن الأخذ به بشكل اعتباري تبسيطها هيكل التحليل ، فقط ليس إلا ، أي لأسباب عملية محضة .

يقودنا هذا التحفظ مباشرة إلى إقرار أن الطبقة الحاكمة في هذه المجتمعات تختلف اختلافاً هائلاً حسب تقدم كل منها في سلم التطور التاريخي وكذا خصوصيتها المميزة في حالة ما إذا كان من المجتمعات القومية القديمة . ومع هذا ، يمكننا أن نقول بتعظيم شديد إن الطبقة الحاكمة في معظم هذه المجتمعات تظل تجمعها من فئات الأقلية المهيمنة في القطاع التقليدي من الاقتصاد والمجتمع ، وخاصة الريف ومناطق التمركز السكاني القديمة حول مدارس الفكر والعمل التقليدية فيها ، وذلك بجانب القطاع الرأسمالي الحديث ، بجانبيه أي القطاع الخاص والقطاع العام المملوك للدولة ، أي المجموعة المعنية

بالإنتاج الصناعي والمصارف والمرافق والتأمينات والتجارة الخارجية والإعلام .. الخ . وفي كثير من الأحيان يلعب الجيش أي هيئة ضباطه القيادية دورا هاما في هذه الطبقة الحاكمة ، كما سنعرض لها في فصل خاص لاحق .

ونشهد مثل هذا التسوع والتجازج داخل فتسي التكنوقراط والمهنيين ، وإن كانتا تلعبان دورا أكثر أهمية نسبيا في هذه المجتمعات نظرا لاحتياج الطبقة الحاكمة غير التجانسة إلى الاعتماد على مهارات فنية من نوع متقدم تستطيع أن تدير المرافق وتواجه العديد من القضايا الإجرائية والتحديات المرتبة على التفجير السكاني بشكل عملي واقعي . وما يضاعف من أهمية هذه الفئات تلك النظرة السطحية إلى عملية التحديث من جانب الطبقة الحاكمة غير التجانسة ، وهي نظرة تعتبر أن التحديث مجرد عملية فنية لاحتياج إلى فلسفة متخصصة للتاريخ ، ولا إلى إدراك لخصوصية المجتمع المعنى ، فهي ليست في حاجة ، وبالتالي ، إلى مشروع قومي يمعنى الكلمة .

أما طبقة العمال الصناعيين أو الطبقة العاملة بالمعنى الواسع فإنها تتخذ أحد شكلين :

فإما أن يكون لها دور يزداد أهمية باطراد في الدول التي تسعى إلى تحقيق مشروع وطني بعيد المدى يرمي إلى تحويل المجتمع من مجتمع رأسياً إلى متخلقاً من الطراز التابع ، بهيمن عليه القطاع الزراعي إلى مجتمع تصبح فيه الصناعة هي القطاع الرائد كما في مصر وسوريا

والعراق والجزائر في ظل نظمه الثورية الوطنية وكذلك الهند وإيران في عهد الشاه وتركيا وباكستان بشكل ملحوظ وماليزيا والبرازيل والمكسيك وفنزويلا وكوبا ودولتي كوزيا ، والاستشهاد هنا على سبيل المثال لا الحصر .

أما الدول التي لاتزال تقبل منطق التبعية ، إما ابتداء من ضعفها أو على أساس تولي فئة الرأسالية السمسارية تقاليد الحكم بها فسيكون من شأن الطبقة العاملة فيها ألا تقدم إلا بشكل رمزي وكأنها في حصار من القدر يمتزج بالقمع المستمر .

لكن السواد الأعظم من شعوب هذه المجتمعات يعيش في الريف ، أو حتى في الصحاري والغابات في الدول المتخلفة تماما . والملاحظ أن التغيير هنا ظل بطبيئا جدا ، أي أن التقسيم الطبقي ظل عمائلا لما كان عليه منذ نصف قرن ، اللهم إلا في مجموعة الدول الوطنية المستقلة التي حققت الإصلاح الزراعي وأضفت من سلطة كبار المالك ، ثم حاولت أن تحافظ على مستوى الإنتاج الزراعي بواسطة مؤسسات التعاون الزراعي المستندة إلى دعم وتشجيع الدولة ؛ هذا إلى جانب بداية ظهور الشركات الزراعية للإنتاج والتسويق ولكن بدرجة أقل بكثير منها في المجتمعات الصناعية المتقدمة .

وسوف نعود في نهاية هذا الفصل إلى تحديد العوامل أو التغيرات التي يمكن أن تساعد أو تتفقد منها عملية تغيير العالم من زاوية الحياة

## الاجتماعية والتنظيم الاجتماعي في مختلف المجتمعات البشرية .

- ٢

هنا أيضا يبدو أن الفوارق شاسعة بين مختلف أنواع المجتمعات ، وإن كان الفارق الأساسي حقيقة هو ذلك الذي يتجل بشكل ساطع بين المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب على وجه التخصيص وبعض الدول التابعة لها بشكل عضوي من ناحية ، وبين مجموعة الدول الاشتراكية ودول الشرق الحضاري في آسيا وإفريقيا بوجه عام ، من ناحية أخرى .

أ) ففي الدول الصناعية المتقدمة في الغرب أولا يبدو كل شيء وكأنه يدفع إلى رفع الحواجز وتحرير الأفراد من القيود المحيطة وإلى زيادة الانسياب والتدخل الاجتماعي ، ألسنا في دائرة الحضارة التي رأت منذ القرنين الخامس عشر والسادس عشر أن الإنسان صانع ومالك كل شيء ، وأنه يستطيع وبالتالي أن يسيطر على الطبيعة سيطرة كاملة ، مما أدى إلى تكوين المشروع الحضاري الغربي الكبير : أي الإنتاج بلا حدود ، والاستهلاك بلا قيود ، وإشباع الشهوات بلا تردد وكذا بلا حدود أو قيود .

ورغم هذا ، ظهرت تلك الموجة من التساؤل ثم التسديد ثم التحرك الشبابي التي ترفض الأنماط القيمية والسلوكية القائمة ، وتطالب بالجديد . أية أنماط ؟ وأي جديد ؟

إن الأنماط القيمية والسلوكية السائدة في المجتمعات الصناعية ،

تقوم على أساس العمل الإنتاجي ، فهو الذي يسوق إلى التمييز بين الأجيال المختلفة حسب مدى إسهام كل منها في العملية الإنتاجية ، (الشباب ، فترة البلوغ أو النضج ، ثم فئة المسنين وأخيراً الشيخوخة) . وقد بلغ تشابك المفاهيم حدا دفع إلى ظهور مجموعة من الاتجاهات المغايرة في وقت واحد : فبعد أن ضعف الإنسان وتآثر الفلسفات التي وعدت بالحياة في الآخرة ظهرت فكرة مؤدّها أنه في مقدور الإنسان أن يحتفظ بصفاته الشبابية حتى في مرحلة الشيخوخة ، بينما يبعد الشيخوخة عن ممارسة العمل والسلطة الاجتماعية دون رحمة ، وفي الوقت نفسه فإن الإعجاب بالشباب ولا سيما باعتبار كونه أوسع شريحة من المشترين في السوق يمتزج بنسبة عالية جداً من الريبة نظراً لقلة تجربته أو ضعف شعوره بالمسؤولية ؛ وكذلك فإن وسائل الاتصال الجماهيري حلّت محلّ أستاذية الآباء والمعلمين .

هذه التناقضات المتراكمة ، بالإضافة إلى انتشار البطالة أدت إلى التقليل النسبي من أهمية العامل الاقتصادي ، والعودة إلى الاهتمام بمجال القيم ، وهي موجة سنعود إلى تحليلها في فصل خاص عند دراسة البعد الثقافي والفلسفي والديني .

وما يعنيها هنا هو أن ندرك أن هذه الموجة الجديدة الداعية إلى تجديد الاهتمام بالقيم ، وخاصة القيم الاجتماعية تتجه إلى فقد مركزية العمل الإنتاجي بالمقارنة مع توسيع وقت الفراغ والإفادة منه ، كما تتجه إلى إعادة تقييم مركز المرأة في المجتمع ؛ وخاصة التمييز بين

إنسانية المرأة وبين معاملتها كسلعة للمتعة باسم تحريرها الشكلي ؛ وكذلك إلى تغيير نوعية العلاقات بين الآباء والأبناء في إتجاه التكامل والمشاركة ؛ وأخيرا وليس آخرأ إلى إدراك أن الإنسان الناضج بلغ من الحماقة إلى درجة تصنيع الأسلحة الذرية التي يمكن أن تقضي على وجود الإنسانية .

ورغم تفجر التناقضات على هذه الصورة وهذا المستوى ، فإن المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب وخاصة في أوروبا لاتزال تثبت بوضوح أنها قادرة على مواجهة تحديات التغيير الاجتماعي ، بفضل عاملين مركزين : التراث الحضاري الموروث بكل ما يمنحه من مقومات الاستمرار الاجتماعي ، ويتمثل العامل الثاني بشكل خاص ، في الديمقراطية على صورتها الليبرالية الغربية التي تفتح مجالا واسعا للتعبير عن هذه التناقضات واقتراح البدائل ولاستيعاب النواحي السلبية فيها .

ب ) ثم يتوجه التحليل إلى الفالبية العظمى من سكان العالم الذين يعيشون في المجتمعات الشرقية ( وتضم آسيا وحدها ٦٠٪ من سكان العالم ) . وفي الدول الاشتراكية في آسيا وإفريقية وأمريكا اللاتينية . ويتمثل القاسم المشترك بين القطاع المتقدم إقتصاديا من دول الشرق ، والدول الاشتراكية فيما عدا الاتحاد السوفيتي بوصفه إحدى الدولتين العظمى ، في أهمية بل وأولوية روح الجماعة على النزعة الفردية ، وكذلك أهمية ونقل القطاع

الريفي التقليدي . ، ثم إن كلتا المجموعتين - أي القطاع المتقدم من دول الشرق والدول الاشتراكية تسعان سعياً حثيثاً إلى تحقيق التنمية الاقتصادية والاجتماعية بل والت الثقافية والإنسانية بحيث يتوجب عليهما منح قدر متزايد من الاهتمام بسلم القيم الأخلاقية والفلسفية والدينية أو الإيديولوجية حسب الظروف وفي محاذاة الحفاظ على قوة تركيز السلطة الاجتماعية أي الدولة بوصفها بوتقة التعبئة الاجتماعية ، وأداة التعجيل بعملية التقدم والتغيير الشاقة في ظروف الصراعات الدولية المصاعدة .

وما لا ريب فيه أن إشكال الأجيال يظل ماثلاً ، لاسيما وأن معدلات ازدياد السكان أعلى بكثير في المجتمعات الشرقية وفي بعض الدول الاشتراكية ، منها في دول الغرب الصناعية ، وهي تنطلق مرة أخرى من القاعدة الريفية الريفية التي تحبذ التمسك بالتقاليد والقيم العريقة من حول النظام الأسري . ولكن هذه التناقضات والتحركات الشبابية تجد متنفساً أوسع بكثير في عمليات التنمية والتغيير التي تطرحها هذه المجتمعات ، بدرجات متفاوتة من الإرادة الوعية رهنا بالظروف ، على سكانها .

ولا شك أيضاً أن قضية المرأة وعلاقتها بالرجل ، مطروحة على الواقع الاجتماعي بل وتسنم بحدة متزايدة في قطاعات واسعة من العالم الشرقي ، نظراً لاتساع هوة التناقض بين مفاهيم واحتياجات التحديث ، والتغيير الاقتصادي - الاجتماعي المواكب لبناء الاقتصاد الوطني المتقدم من ناحية وبين التقاليد والمفاهيم الموروثة من عصور

سابقة من ناحية أخرى .

ومن هنا تتشعب الإجابات ، فتارة تتحرّك الجمعيات النسائية لتوسيع نطاق الحرّيات القانونية التي تتمتع بها المرأة والعمل على مساواتها واقعياً مع الرجل ؛ وتارة تمارس المرأة حرية التحرّك الاجتماعي والسلوكي مع الرجل ولكن في إطار الضوابط التقليدية بشكل يجعل هذه الحرّية مختلفة تماماً عن مثيلتها في دول الغرب الصناعي على نحو ما يحدث في اليابان ؛ وتارة أخرى تدعى القيادة السياسية بقوة إلى الإطاحة بقيم الخصوص الموروثة من عصور الإقطاع مما يشجع المرأة على التقدّم السريع نحو ممارسة قسط أوفر من الحرّية والمساواة ، وهو ما نجده في الصين .

ولكن المشكلة كما قلنا أكثر تعقيداً ، مرّة أخرى من جراء التكوين الهيكلي للمجتمعات الشرقيّة عبر العصور ، وأثار ذلك التكوين على مرحلة التغيير .

ولونظرنا من زاوية أخرى إلى مسألة الأجيال ، مركزین هذه المرة على وضع المسنين والشيخ في المجتمع لرأينا ، مرّة أخرى ، الوضع المغاير تماماً لما هو موجود في المجتمعات الغرب الصناعي ، ذلك أن التمسك بالخصوصية الحضارية وتقاليدها المعايير للقيم المستحدثة الناجمة عن الثورة الصناعية - أي أولوية قيم العمل الإنتاجي - يصون مكانة وكرامة المسنين والشيخ ، وفوق هذا وذاك يؤكّد أهميتهم بالنسبة لاستمرار المجتمع : فهم حفظة التراث وأكثر شرائح المجتمع تجربة وحنكة وازданا ، وهم أيضاً حلقة الاتصال الوعية بين الشباب

المطلع إلى التجديد بهم ، وبين خصوصية التراث واستقلال الشخصية الحضارية والقومية ، وإذا ما نظرنا إلى تجربة ثورات التحرير والتجديد في آسيا مثلاً نجد إن الهجوم على تقاليد الخصوصية الإقطاعية وضرورة تجديد مسار السياسة الاقتصادية والاجتماعية في الصين يرتكز في شرعنته التاريخية والسياسية معاً على فكر القيادة التاريخية للثورة الصينية التي كونها ماوتس تونج وشواين لاي وشونته ، والتي يعبر عنها اليوم الكادر القيادي حول تنبع هسياوينج . وأنباء حرب تحرير فيتنام البطولية عندما ذهب الرجال والنساء حتى سن الستين إلى خط النار لمشاركة الشباب في الحرب قرر الحزب والحكومة تكليف المسنين بكافة المسؤوليات الإدارية والحكومية في المدن والقرى ، وذلك حفاظاً على ما هو وطني في أعماقه وهي المهمة التي قام بها شيوخ فيتنام بجدارة فائقة حتى النصر ، كما يحظى المسنون في اليابان بالاحترام ، لا في الحياة الاجتماعية فحسب ، وإنما يعترف الجميع بما لهم من مكانة في قلب عملية صنع القرار السياسي ، ويصل الأمر إلى حد أن يعتبر رجال السياسة حتى سن الخامسة والستين من « الشباب » المتنازعين على الخلافة السياسية في مختلف الأحزاب .

أما الأمر في عالمنا العربي والإسلامي فعني عن البيان إذ يعتبر المسنون ، والشيخ بثابة تاج الأمة وأصحاب الرأي والمشورة ، يحيطهم الشباب والرجال بكل محبة واحترام وتقدير إدراكاً منهم ، لأعماق ومعانٍ ومتضيّعات الاستمرار الحضاري .

ولامرأء في أن مكانة المسنين والشيخ في المجتمعات الاشتراكية

الغربيه مردها إلى ظروف مختلفة إلى حد ما ، حيث تعتبر رعاية المسنيين والشيخوخة جزءا لا يتجزأ من مفهوم العدل الاجتماعي الاشتراكي ، فضلا عن أنهم يمثلون تجامعة هاما من الخبرة السياسية التي لا غنى عنها ، غير أن استمرار المسنين في صف القيادة ، بل والتمسك بهم حتى الموت ، أمر يعود في حقيقته إلى الخوف من التجديد والتغيير الذي لا بد وأن يتاتى على أيدي قيادات أصغر سنا بشكل ملحوظ ، عاشت وتكونت في ظل ظروف تاريخية مختلفة ، أكثر تنوعا وثراء من ظروف الثورة الاشتراكية الأولى أو الحرب العالمية اعوام ( ١٩٣٩ - ١٩٤٥ ) . وخلاصة القول إن مكانة المسنين والشيخوخة في المجتمعات الاشتراكية الغربية أقرب إلى مفهوم « الحرس القديم » منها إلى أولوية الحفاظ على الخصوصية الحضارية والاستمرار التاريخي والقومي ، وإن كان هذا البعد واردا أيضا ولكن بدرجة أقل .

\* \* \*

هل آن لنا أن نجمل القول في هذا المجال ؟

إن التواكب الموضوعي - ذا النسب والأسباب المختلفة بطبيعة الأمر بين القطاع المتقدم من المجتمعات الشرقية والغربية من حيث عدد السكان ووزن الدول ، من ناحية وبين المجتمعات الدول الاشتراكية من ناحية أخرى - يفسح مجالا عظيما لتغيير أنماط الحياة الاجتماعية في اتجاه يمزج فيه التقدم الاجتماعي باستمرار الخصوصية الحضارية والشخصية الوطنية ، بحيث يقدم

بديلاً شاملاً مؤثراً للنمط الاستهلاكي والتزعة الفردية والتفكير العددي الذي بدأ يتفشى في قطاعات من المجتمعات الصناعية المتقدمة في الغرب تحت تأثير موجات التفكير لتراث القوميات الغربية على أيدي الجهاز الصهيوني .

إن هذه الأرضية الفسيحة ، وذلك البديل الشامخ يكونان محاور لا يمكن التقليل من أهميتها لتواكب التوجهات المستقبلية لقطاعي الشرق الحضاري والعالم الاشتراكي ، لاسيما وأن جزءاً كبيراً من الشرق الحضاري - الصين - كوريا الشماليّة - فيتنام - لاوس - كمبوديا - والدول الاشتراكية الإفريقية جزءاً مركزيّاً من العالم الاشتراكي .

وذلك ثغرة ثانية نحو تغيير العالم ..



## الفصل السابع

### دَوْرَةُ الْأَفْكَارِ: الْأَصْوَلِيَّةُ وَالسُّعْدِيَّةُ الْوُطْنِيَّةُ

- ١ -

تطور المسار العام لحركة الفكر والثقافة في العالم المتقدم بشكل مذهل في أقل من قرن ، أي منذ عصر هيجل وماركس وداروين وسبنسر حتى يالنا .

١ - ١

وكان المضمون المشترك لمختلف المدارس الفكرية ، مدارس الفكر ، والعمل ، في أوروبا منذ قرن - أي وقت بلوغها ذروة المجد والانتشار والهيمنة العالمية ، بينما بدت الولايات المتحدة وكأنها عامل جديدة على بعد ، يتلخص في الإيمان بفلسفة التقدم - التقدم الذي لا حدود له في مجال السيطرة على أركان العمورة ، واستخلاص مواردها ، وتحويلها إلى منتجات وسلع تفي بكل احتياجات الجنس البشري ، أو بعبارة أصح القطاع الغربي ، الأوروبي - الأمريكي ، المسيطر على كافة الأقطار والشعوب ، التقدم المطرد السريع في كافة مجالات العلوم وتطبيقاتها التكنولوجية ، التقدم الذي لا مفر منه في مجال النظم الاقتصادية والاجتماعية في اتجاه الاشتراكية ، التقدم المواكب لانتصار قيم عصر التنوير والثورات البرجوازية الديمقراطيّة من حرية وإخاء ومساواة ، ومن فلسفة علمية وفكريّة عقلانية

- ١١٢ -

واحترام معلن لكرامة الإنسان . التقدم غير المتناهي نحو نوعية من الوجود تحقق أحالم التوسيع المطرد في تحقيق الرغد وفتح أبواب الكون أمام كافة الريادات ، والاكتشافات ، والابتكارات ، وكان الإنسان قد تحول من كائن فان إلى مالك الأرض وصانع مصيرها ومقرر مستقبلها دون شريك .

وكان هذا الجلو يعكس بطبيعة الأمر واقع التقى ، أي تقدم الانتشار والسيطرة الأوروبيتين على مجالات واسعة من المعرفة والعلوم ، فضلاً عن استعمار ما تبقى من أركان المعمورة في إفريقيا (القارة المظلمة) ودائرة المحيط الهادئ ، بل وبدأت أحالم استعمار الفضاء تتتجه كما في روايات « جول فيرن » ، في الوقت الذي بينت فيه اكتشافات ونظريات داروين وسبنسر مفهوم التطور المتصل غير المتناهي في كافة مجالات الحياة من البيولوجيا إلى التنظيم الاجتماعي .

وقد اقتنى هذا الجلو أيضاً بإقامة الأنظمة الفكرية الكبرى لفلسفة التاريخ ، أولاً على يد هيجل ، ثم بفضل ماركس وإنجلز ، وكلا الفلسفتين تنسان بيهما التكويني بحركة التاريخ الجدلية ، وإن كان هيجل قد نحا منحى مثاليًا ، في حين اتجه ماركس وإنجلز نحو الفلسفة المادية أو نحو التفسير المادي للتاريخ . كما شاهد هذا العصر اتساع رقعة الرومانسية ، التي توغلت إلى أعماق بعيدة للغاية في التنقيب عن الوجدان الإنساني ، الفردي والجماعي معاً ، كما في أعمال « شاتوبريان » ارتکازا على عصر « جوته » و « فيكتور هوجو » و « بودلير » وموسيقى وأبرات « فاجنر » و « فيردي » و « برليوز » و

«برامز» و«تشايكوفسكي» و«شوبان» وتصوير «تورنر» و«دي لاكوروا» وكتابات «مانزوني» و«مويد بنورج» و«إيسن» و«تولستوي» ثم «تشيكوف» - أعلام ومعالم على سبيل المثال لا الحصر بطبيعة الحال .

ولايغوتنا ذكر التقدم المأهول في مجالات علوم الفيزياء والكيمياء والفيسيولوجيا والطب والهندسة الميكانيكية والكيميائية وعلم الفلك ، وهو ما أدى على وجه التخصيص إلى تكوين مجموعة المعارف التي شكلت طاقم العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية حول التاريخ في النصف الثاني من القرن التاسع عشر حتى نهايته .

٢ - ١

يعكس هذا الجو الفكرى الثقافى التقدم المذهل الذى احرزته الإنسانية أى الغرب المتقدم في ذلك العصر ، وكان لابد وأن يحدث تأثيره البالغ في الهيكل الفكرى والثقافى الغربي الموروث منذ القدم ، والذي تأكد في مرحلة أوروبا الـقطاعية حول الدول الملكية ، وقد سلحت الطلائع السياسية والاجتماعية والعسكرية بالفلسفة المثالية المسيحية الأصل ، الكاثوليكية في الأساس ثم البروتستانتية . أما في القطاع الشرقي والجنوبي الشرقي من أوروبا فإن هذه الطلائع سلحت بآراء الكنائس الأرثوذكسية الوطنية وريشة الكنيسة البيزنطية وسائر الكنائس الأرثوذكسية التي تكونت ابتداءً من الكرازة المرقسية في مصر القبطية .

كانت هذه فكرة أو إيدلوجية المجتمع التقليدي وهي فلسفة مثالية جوهرها ديني ، ونظرتها جامدة إلى الواقع التاريخي ولم تكن تومن في الأساس بالصيورة ولا بالتطور إلا بشكل رمزي أو واقعي سياسي يسجل الأحداث دون رؤية واضحة للعملية التاريخية في مجموعها .

ثم جاءت الاكتشافات البحرية تفتح العالم باسم أوروبا المسيحية ؛ وببدأً بعد ذلك عصر الاكتشافات العلمية الكبرى وخاصة في علم الفيزياء وعلم الفلك وعلوم الرياضيات وما ترتب عليها من تقدم الهندسة والتكنولوجيا الحربية - وهو الانقلاب العلمي الذي أدى إلى فتح المجال أمام نقد الفكر التقليدي وإرساء بدايات الفكر العلمي الذي تطور إلى فكر علماني في فلسفة عصر التنوير في فرنسا وألمانيا الذي تلا عصر النهضة ابتداء من إيطاليا ، وتواكب هاتان العمليتان تواكباً عضوياً مع الثورة الصناعية في إنجلترا وتكوين الفلسفة السياسية الليبرالية والديمقراطية الأوتوقراطية فيها ، إلى غير ذلك من معالم التغيير التاريخي الهائل .

وكانت الخلاصة هي التحول من جود الفلسفة التقليدية والعقلية الدينية التراثية والموقف الوضعي في الجو الفكري والثقافي العام ، إلى الجو الجديد الذي عرضنا له آنفا ، ألا وهو الإيمان بتفكير وفلسفة التطور .

ما علاقة هذا التناقض بالتحليل الذي نعرض له هنا ، أي ما علاقته بعملية تغيير العالم في عصرنا ؟  
تكمّن هذه العلاقة على وجه التحديد في أن التناقض الذي عرضنا

له قد أدى إلى سيطرة الفكر الجديد - أي إيديولوجية التقدم المبني على سرعة إنتشار السيطرة السياسية الأوروبية من ناحية ، وكذا على إتساع رقعة وأهمية الاكتشافات العلمية من ناحية أخرى - بسرعة فائقة ، تعددت كل معدلات الانتقال من مرحلة فكرية إلى مرحلة تالية في كافة العصور السابقة . ولكن ، يبقى سؤال محير : أين ذهبت أركان وروافد ومحصلة الفكر التقليدي السابق على فكر التقدم ؟

- ٢

أما على « الضفة الأخرى من النهر » ، أي في الشرق الحضاري ، فقد تطورت الحياة الفكرية الثقافية في جو مختلف ، يمكن أن يوصف بأنه رد فعل إستراتيجي للتغلب الغربي الذي أخذ شكل الطوفان ، كان الإشكال المركزي يتمثل في كيفية التعامل مع هذا الجديد الفاتح إلى حد لا يؤدي إلى القضاء المطلقاً على الخصوصية الحضارية والشخصية الوطنية وهذا ما عبرت عنه بشكل مبسط مقابلات مثل « الأصالة والتحديث » ، أو معركة « القديم والجديد » ، ومنذ وقت قريب « الأصولية والحداثة » .. إلخ .

أ) ففي العالم العربي والدائرة الإسلامية بعد حملة الغزو الفرنسي بقيادة بونابرت ما بين أعوام ( ١٧٩٨ - ١٨٠١ ) وما أحدثته من هزة عميقة في المجتمع والوجودان المصري وما جلبه من معارف ومعلومات الثورتين الصناعية والبرجوازية ، طرح سؤال مزدوج : لم الانحدار منذ القرن الخامس عشر ؟ ، ثم ما السبيل إلى النهضة ؟ .

وهنا تشعب الرد إلى تيارين كانا وما زالا هما التيارين التكويين  
الرئيسين للفكر العربي الحديث والمعاصر .

### ١) الأصولية الإسلامية :

يقوم أساس « هذه الأصولية » التي بدأت انطلاقتها الجديدة على  
أيدي جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده على أساس العودة إلى مصادر  
الإيمان الخالصة من التحريرات التي يرى أنصار هذا التيار - أنها  
تتجدد عن عصور الانحطاط . وسوف تسمح الحقائق الأولية بإقامة  
حوار مع العصور الجديدة بواسطة استخدام حذر ومستمر للعقل  
السليم ، إن المقصود هنا نوع من البراجماتية ، لا العقلانية ، غير أنها  
براجماتية تتوضع في إطار الإيمان الذي هو الإيديولوجية الوحيدة المقبولة  
على ماهي عليه عند مجتمع الأمة . وكل مناقشة مقبولة ما دامت  
لاتتحول إلى صراع جدي هادم للوحدة .

إن المصدر هنا هو الأساس الثقافي العام ، ويشكل أساس عنصره  
الديني التكويوني ، والمهدى هو إحياء عظمة الماضي بتشكيل الرصيد  
التاريخي بحيث ينسجم مع حاجات العصور الحديثة التي لا يمكن  
تجاهلها .. وليس المهدى هو تقدم ينطلق من المعطيات المعاصرة .

ويتعين على الأصولية الإسلامية - كما يرى مفكروها - أن تسمح  
بدمج الأفكار الجديدة والفعالة دون أن تطغى هذه الأخيرة - بسبب  
ذلك - عليها والتفسير الذي سيعطيونه لها سيسير في اتجاه حافظ .

## ٢) العصرية الليبرالية :

يبدو هذا التيار الثاني مختلفا تماما ، فنقطة الانطلاق هنا ليست إلا نهضة الحضارة الغربية ، وسيكون التركيز على الفكر العلمي ، والعقلانية الفلسفية ، والليبرالية السياسية ، والمهدى هو خلق مجتمع عصري محائل لمجتمعات أوروبا وأمريكا الشمالية ، يسير نحو الأمام ، مع احتفاظه ، بالتقاليد المستمدة من الماضي والتي لا تحول دون بنائه .

ويضم هذا التيار اتجاهات مختلفة بدءاً من الليبرالية المحافظة (البرجوازية الريفية ) ، حتى الماركسية .

والمهم الذي يجب رصده هنا في هذين التيارين ، هو أن كل واحد فيها يتشارب في عقدة سوسيولوجية تعبّر عن تطلعاته ورؤيه للعالم .

إن هذا التحليل الأساسي لتكوين الفكر العربي الحديث في مرحلة الميمنتنة الأوروبية وتشعبه إلى اتجاهين تكوينيين رئيسين سوف يتواجد بصور مختلفة في الدائرة الحضارية الإسلامية الآسيوية - الإفريقية كلها ، وخاصة في تركيا وإيران والمنطقة الشمالية من شبه الجزيرة الهندية ومالزيما ، بينما اخذت الصورة شكلاً أقل وضوحاً في الأقطار الإسلامية الإفريقية وفي إندونيسيا .

ب) وإذا نظرنا إلى الدائرة الثانية للشرق الحضاري ، دائرة آسيا حول

الصين - وإلى الدائرة الحضارية الوسطى بين الدائريتين التكويتين - أي شبه القارة الهندية - فسوف نجد موقعاً مشابهاً في التكوين الأساسي وإن كان مختلفاً بطبيعة الأمر من حيث تحققه الميداني .

ويرجع العامل الأساسي في هذا التمايز الميداني إلى عمق المجال التاريخي ، أي إلى قوة الخصوصية الوطنية وقدرتها على صد الغزوة الغربية وإلى ذكاء التعامل معها والإفاداة منها . ذلك أن الصين ، وكذلك كوريا واليابان وفيتنام تمثل كلها معاً منطقة فسيحة الرقعة تتكون من أمم بمعنى الكلمة أي مجتمعات وطنية متسبة إلى درجة بعيدة ، تميزت أيضاً بالقدرة على الاستمراري التاريخي بدرجات متفاوتة ، ولكنها على كل حال أبعد بكثير من مجتمعات أوروبا ، وكذلك المجتمعات القبلية والعرقية والقومية المتوعة التي تكونت منها شبه القارة الهندية ، وجنوب غرب آسيا ، باستثناء إيران التي كما قلنا هي إحدى الأمم الثلاث الأقدم في العالم إلى جانب مصر والصين .

ويأتي بعد هذا عامل طول المراحل الزمنية للتلاحم والتصادم والتفاعل مع الغرب ، فإذا كان العالم العربي هو الذي مارس أطول مدة من هذا التفاعل الجدي منذ القرن التاسع حتى اليوم - مما أثر ولا يزال على حدة التناقضات من داخله ، فإن موجات الغزو لم تبدأ إلا اعتباراً من القرن الخامس عشر إلى جنوب آسيا ، ثم في القرن السادس عشر والقرن السابع عشر إلى جنوب شرق آسيا ، ولم تصل بمعنى الغزو إلى موانئ الصين إلا في القرن الثامن عشر في أعقاب الإرساليات الدينية والعلمية في القرن السادس عشر ، وحظيت

اليابان بمكانة متفردة حقاً بين جميع أمم الشرق ، إذ لم يبدأ الفتح الغربي الأمريكي الفعال إلا في عام ١٨٥٦ - أي عشرة قرون بعد الحرب الصليبية الأولى ضد العالم العربي - بعد مقدمات من محاولات الفتح الديني والتجاري المسلح التي أخذت تشق طريقها منذ القرن السادس عشر ولكنها كانت محدودة التأثير .

ولو درسنا تفاصيل هذين العاملين - أي عمق المجال التاريخي ، ثم تفاوت مدد التفاعل مع التوغل الغربي لأدركنا السبب الحقيقي الذي جعل من منطقة شرق ووسط وجنوب شرق آسيا منطقة المصمود الأكبر في مواجهة سياسات الهيمنة السياسية والفكرية الغربية ، بينما كان جنوب آسيا أضعف بكثير أمامها . كما ندرك كيف كانت المنطقة الأولى أكثر مقدرة على التعامل مع معطيات التوغل الغربي والإغادة منها إلى حد النفوذ عليها في حالة اليابان ، بينما كان الأمر في جنوب آسيا أقرب إلى حال العالم العربي والإسلامي في هذا المضمار .

ونجد على سبيل المثال أن ثورة « ميجي » امبراطور اليابان الإصلاحية عام ( ١٨٦٨ ) التي تأثرت إلى درجة هامة بدراسة تجربة محمد علي الرائدة في مصر - توأكـب الموجـة الأولى لـثورـات التحرـر الوـطـني بـقيـادـةـ الفـلاحـينـ وـفـتـةـ المـثـقـفـينـ فـيـ الـصـينـ ( ثـورـةـ الـبوـكـرـزـ وـ ثـورـةـ التـايـ بـنجـ ) اللـتـيـ تـمـ خـضـسـتـاـعـنـ تـأـسـيـسـ حـزـبـ الـكـوـمـتـانـجـ عـامـ ( ١٩١١ـ ) بـقـيـادـةـ صـنـ يـاتـ صـنـ ) ، بينما لم تـفـضـ التـمـرـدـاتـ الـمـسـلـحةـ فـيـ جـيـشـ الـهـنـدـ الـخـاصـ لـإـمـپـراـطـورـيـةـ الـبـرـيطـانـيـةـ إـلـىـ قـيـامـ حـزـبـ وـطـنـيـ

فعال هو حزب المؤتمر الوطني الهندي الا عندما نجح في الانتخابات وأصبح حاكما في ست ولايات في عام ١٩٣٧ ، في حين أنه تأسس في عام ١٨٨٥ في صورة جمعية تعليمية لتدريب المنشود على وظائف الادارة في الحكومة البريطانية .

- ٣

ابتداء من هذين التحليلين للأرضية التاريخية الغربية لل الفكر والثقافة في عالمنا المعاصر ، نستطيع أن نرسم رويدا رويدا صورة التفاعل القائم بين هذين المسارين ، مستهدفين من وراء ذلك تبين الإمكانيات ومعرفة المسالك التي يمكن أن تؤدي إلى ترشيد عملية تغيير العالم .

١ - ٣

لقد رأينا كيف اتسم الفكر والثقافة في الغرب المهيمن بإيديولوجية التقدم المواكبة لسيطرة الغرب على كافة أنحاء المعمورة منذ قرابة قرن من الزمن ، وبدهي أن إندلاع حركات التحرر الوطني في مطلع القرن التاسع عشر وارتفاع أوارها عبر هذا القرن حتى مستهل القرن العشرين ، لاسيما وأنها اتخذت شكل الحرب التحريرية المعلنة في الرابع الأخير من القرن التاسع عشر كما حدث في مصر والهند وإيران والصين ، بل قبل ذلك في بعض المناطق ( المغرب والجزائر خاصة ) ، كان لابد وأن يؤثر على هذه الإيديولوجية السائدة المطمئنة .

- ١٢٢ -

ويتعين علينا إمعان النظر والفكير في ذلك التأثير نظراً لأهميته القصوى في صياغة المسار الجديد للفكر السائد في الغرب الذي تحول من إيديولوجية التقدم بما انطوت عليه من إيجابيات بالغة إلى الفكر السالب الرافض الذي عبر عن أزمة الهيمنة الغربية في عصرنا .

ففي داخل الغرب المهيمن نفسه اتخذت الجدلية الاجتماعية شكل صراع الطبقات داخل كل دولة من دوله ، كما اتخذت شكل الحرب بين هذه الدول ذاتها ، وفي نقطة الالقاء بين الفترة الكلاسيكية وال فترة الممتدة بين أعوام ( ١٩٣٩ - ١٩٤٥ ) انفردت دولة أوروبية هي روسيا بنهج مسار مغاير ، وأنشأت سلطة اشتراكية .

وكانت تلك هي الدائرة الداخلية للغرب المهيمن ، أما الدائرة الخارجية ، أي العالم التابع ، فالعملية التي تحدث فيها منذ بدايات الاختراق الغربي تأخذ شكل عملية تحضر تتجه فيها الحركات الوطنية إلى استهداف تحقيق التحرر الوطني بوصفه شرطاً لا غنى عنه للنهضة وبناء الأمة طبقاً لما إذا كانت الدول المغمضة في هذه العملية دولاً قومية قديمة أو تكوينات لدول قومية جديدة .

إن عملية التحضر هذه تتضمن مرحلتين : المراحل الأولى هي الاستقلال الشكلي حيث تبدو الثورة الوطنية كافية لمواجهة استعمار محدود المدى والاختراق ، أما المراحلة الثانية فأنها تسعى إلى أن تجمع بين الثورة الوطنية أو التحرر الوطني والثورة الاجتماعية الاشتراكية ، إن الوجود المتزامن لما كان يعتبر في التحليل الكلاسيكي طورين

تارخين يهدنا بفتح فهم هذه «الرقة» التي كانت بالأمس مجالاً تابعاً ، وأصبحت اليوم الساحة الرئيسة لحركات التحرر والحركات الثورية . إن العنصر الرئيسي في هذه الحركة على النطاق العالمي هو نهضة الشرق - آسيا وإفريقيا - من جديد ، وهي نهضة أسهمت في إحياء الديناميات القارية في أمريكا اللاتينية ، كما أسهمت في تطوير حركات اجتماعية وسياسية من طراز جديد في الغرب ذاته .

إذن جاء الوقت الذي بدأت فيه ريح الشرق تتغلب على ريح الغرب ، وقد شرع الشرق فعلاً يمسك بزمام المبادرة التاريخية .. ألم يصدر النداء الجديد القائل «إن العالم واحد» عن الصين هذه المرة؟ .

ولكن هذه المبادرة ذاتها عملية جدلية ، تتفاعل مع الجدلية الاجتماعية للغرب ، الذي قد يكون في حالة انحسار ، ولكنه ليس بالقطع في حالة احتضار ، ومن الهام بل والأكثر أهمية أن يتم التفريق بين إمساك الشرق بزمام المبادرة وبين العمل كبديل .

ومن قلب الغرب ذاته ، تبرز شهادة جديدة على هذه الحركة المزدوجة ، أزمة الغرب ونهضة الشرق ، ألا وهي الاتهامات القلقة والمصطنعة التي تتبدى لدى الشباب في دول الغرب الصناعية المتقدمة ، والتي تعبر عن نفسها في التزعع اليوتوبية ، والشعور المفعم باليأس ، والارتجال المستمر .

إن الجيل الذي أنشأ الجبهات الشعبية ، وقاد الفاشية والنازية ،

ودفع قدماً سياسة تصفية الاستعمار ثم قبل صيغة يالتا وطورها في صيغ التعايش السلمي والوفاق ، واستوعب اقتصاديات الماركسية و«علم أمراض النفس» .. هذا الجيل هو الذي يقبض اليوم على زمام الأمور في الغرب ، ويحتل المناصب الرئيسية في الجهاز الثقافي ، ويتحتم عليه وبالتالي أن يحدد ثمن بقائه ، ويتولى مهمة وضع المحدود التي يفرضها هو نفسه .

ولكن جاء الآن جيل جديد لا تعني يالتا بالنسبة له أكثر من موقع على الخريطة ، أو ذكرى حدث تاريخي ، وهذا الجيل الجديد يجد عالماً تتركز جدليته في شبكة من علاقات القوى بين الدول القومية والكتل العالمية ، ويشعر أبناء ذلك الجيل بأنهم أكثر قوة ولكنهم مثقلون بالقيود ، وقوتهم نابعة من مزيج من سياسات ضبط النسل والتقدم المادي في الحياة اليومية ، كما تتبع من التوسع في الحرفيات العامة والخاصة (الجنس - حرية العقيدة الدينية - الإيديولوجيات السياسية) . ولذا فكل شيء يبدو مكناً أمام ذلك الجيل إذاً ممكن إزالة العقبات ، وهنا تصطبغ اليوتوبية بالفوضوية .

إن تحرك الشباب في الغرب يتخد شكل العنف الانتقادي ضد الجيل الأكبر ، ولقد اعتبر هذا الشكل بمثابة ظاهرة ، غير أنه يندر أن تحدث عملية تقييب جادة عن سبب السذوذ والقيود التي يستذكرها الجيل الشاب بحق ، ومع ذلك يقدم الشباب أنفسهم التفسير ، وبعد تجاوز العقبات يطرحون أسئلة تتعلق بالأزمة الكبرى التي أشرنا إليها ، أي بالحركة المزدوجة «نهضة الشرق وأزمة الغرب» .

لماذا كان سفك الدماء في فيتنام في الوقت الذي تستطيع فيه الذئاب أن تعيش سلمياً؟ لماذا نشوء كوكبنا الأرضي رغم أن وسائلنا قادرة على جعله مكاناً صالحاً للعيش فيه؟ لماذا نجد أنفسنا نرث تحت وطأة نظام حافظ بینا من اليسير الإيمان بنظام جديد للقيم الجدلية يضيء المستقبل ، وفي كلمة ، لماذا نرفض تعلم دروس تلك الحضارة الأخرى - الشرق - الذي يتسع أن نصل إلى اتفاق معه؟ ولماذا الإصرار على رفع شعارات الإنسانية العالمية بینا نحن مستمرون في بناء المقابر الجماعية في نفس اللحظة التي نتحدث فيها عن الآخرين؟

٢ - ٣

ومع هذا لازال مسألة الأيديولوجية السائدة أي الفكر والثقافة المهيمنة المؤثرة النابعة من مركز القوة في العالم قائمة ، وقد وصفنا هذه الأيديولوجية بأنها وصلت إلى حالة التردّي إذ أدارت ظهرها للجدلية التاريخية وفلسفة التقدم ، رغم حدودها وأصبحت تمثل في الفكر السالب - الرافض في العالم الغربي الرأسى .

ولكن أين يتسع البحث عن هذه الأيديولوجية السائدة؟ مما لا ريب فيه أن البحث عن العناصر التكورية لإشكال الأيديولوجية السائدة إنما يتوجه إلى مجال الجدلية الاجتماعية للعالم الواقعي ، وسوف يبرز على هذا النحو إشكال الأيديولوجية السائدة من خلال دراسة القسمات المحددة للعالم الواقعي في عصمنا ، وبوجه عام فإنها سوف تكتسب عدة إشكال وأنماط لكنها سوف تدور كلها حول واحد من

- ١٢٦ -

إختيارين مركزين : المحافظة والتغيير .

وتمثل المحافظة العنصر المركزي في الإيديولوجية السائدة ، وفي كل الإيديولوجيات السائدة - مع التسليم بأن كل إيديولوجية سائدة تفترض طرق الإبقاء عليها ، وتعلق القضية هنا بنوعية الإجابات التي سوف ترد بها « الإيديولوجية » السائدة على الأسئلة التي تطرحها الأزمة في حقبة الحركة المزدوجة للتاريخ ، من أجل ضمان المحافظة على الأمر الواقع . ولكن اختيار التمسك بالأمر الواقع سوف يعني في نهاية الشوط اختيار موقف الجمود في مواجهة عالم يتحرك في كل الاتجاهات .. أي عالم يتغير .

من وجهة النظر الأخرى لن يكون بالاستطاعة تمجيد الأوضاع بالمعنى الحرفي للكلمة ، ومن ثم تغدو المشكلة هي « التغيير المتكامل » مع ضمان ألا يكون لهذا التغيير آثار بنوية على حركة العالم الواقعي ، وهنا يمكن التسلح بفلسفة التاريخ المثالية ولاسيما في شكلها الديالكتيكي الذي أصفاه عليها هيجل ، ولكن الانتقادات الماركسية قوضت بعنف مصداقية تلك الفلسفية في تفسير الحركة بالرغم من احتفاظها بمفهوم الحركة التقدمية للتاريخ في شكل المادية الجدلية ، كما أن إيقاع حركة التاريخ إزداد قوة مما جعل الحركة والتغيير يحدثان بمعدل متتسارع .

ولهذا يحسن الاقتراب من هذه الحركة ومعالجتها إما بالتخاذل موقف إيجابي ، بمعنى أنها مشروع ينطلق إلى الأمام ، وإما عن طريق ما

يمكن أن يسمى « التنبؤ المستقبلي التفسيري » .

لكن أوجه التناقض وعدم الاتساق العديدة في حركة المجتمعات (في أعقاب حربين عالميتين - هبة الشرق - التغير العلمي والتكنولوجي - تصلب الأشكال السياسية للدولة ... الخ) تكشف عن أنه يصعب إقامة علاقة مستمرة بين « المثل » سواء اتسمت بالطابع الواقعي أو اتخذت صورة يوتوبية ، وبين تحقيق تلك المثل في العالم المعاصر ، ولذا يمكن أن تتحقق التغييرات المرغوب فيها عن طريق الإرادة الذاتية الوعائية لأولئك الذين حملوا لواءها ، أكثر من إمكانية تحقيقها نتيجة للممارسة العملية في العالم الواقعي الراهن في إطار توازن القوى العالمي المتعارف عليه .

ويعمل القول فإن المشكلة تلخص في السؤال التالي : كيف يمكن إحداث « تغيير مثالي » ؟ والإجابة تمثل في : أن سلاح « التزعة النقدية » هو القاعدة الذهبية هنا على أن لا يكون بدليلاً لنقد السلاح نفسه أو الأداة نفسها .

يبقى ذلك مرة أخرى استبعاد أي تحليل للعالم الواقعي على أساس وضعي أو تجاري أو براجماتي ، وسوف يصبح كل شيء ممكناً على أساس من الإرادة الوعائية .

إن الإسهام الذي تقدمه هذه الرؤية في إشكال التغيير هو إدخال الوظيفية في الخطوة المنطقية التي تأخذ التاريخ من نطاق المشروع إلى نطاق العمل .

فالأسطورة والإنسان الجامدة ، وسلام الأنمط بوصفها معرفة « دوجماطية » تعني أن كل شيء يمكن ويجب أن يتباً به ويحسب ويوضع ويرسم في برامج .

ويقودنا ذلك إلى السؤال التالي : إلى أي مدى تتصارع « المحافظة » و « التغيير » باعتبار أن كليهما يحاول أن يعالج التناقض المركزي في إشكال الإيديولوجية السائدة المعاصرة ؟ هل تربطهما علاقة تعارض أبدي ؟ أم أن تعارضهما ليس من قبيل الخصومة التي لا لقاء معها ؟

الحق إن الذين يدافعون عن المحافظة ، أي عن الأمر الواقع ، يدافعون عن « الثبات » ، ولكن هذا الثبات لم يعد هو الثبات الذي عرفناه عند القديس توماس الأكونيني ، أي الجمود .

لقد أصبح الثبات الآن يفهم باعتباره قائماً على قاعدة السير إلى الأمام في العلوم الطبيعية والاجتماعية والإنسانية ، كما أنه يفهم على أساس الإيمان بالشمولية ، اندماجية كانت أم جدلية . إن الثبات في عصرنا يقدم نفسه بوصفه عملية بنوية في الأساس ، وأن إيمانه بالشمولية والبنوية ومعطياته غير المحددة حول صيرورة عالم الظواهر يسمح بالتجددية ، ولكن في إطار نزعة توحيدية ثابتة هي في آن واحد : تاريخية ومناهضة للتاريخية ، وديناميكية ومعادية للديناميكية ، ثورية ومعادية للثورية .

ومن الواضح الآن أن أسلوبي « المحافظة » و « التغيير » يصبان في

نفس الاتجاه ، فإذا كانت البنوية تشكل إطار العمل الرئيس للإيديولوجية السائدة المعاصرة ، فإن عليها مع ذلك أن تسعى إلى التكيف مع الممارسة العملية . ويكمن هذا التكيف في توفير إجراء يسمح بإمكانية التغير النظري دون ربط جذور هذا التغير بالحركة الديناميكية للعالم الواقعي لأن ذلك هو هدف البرنامج الوظيفي ، فإذا نظرنا إلى « الوظيفية » بهذه الطريقة نجد أنها تكمل الفلسفة الوضعية الجديدة الثابتة للمدرسة البنوية ، بإضافة عنصر اختياري إرادى يتمثل في نزعة إيمان جديدة قادرة على كسب القلوب .

ولابعد هذا التناقض الشكلي ، تناقضها في الأساس التكويني ، أي في جناحي الإيديولوجية السائدة المعاصرة لأن كلا منها يكمل الآخر على نحو جدير بالإعجاب حقا .

هذا الاتجاه للتلاقي يصبح واضحا إذا نظرنا إلى المسرح الثقافي عن قرب ، خاصة في أوروبا ، فهناك دعاء البنوية الماركسية التي تندرج كلية في الخطوط العامة للإيديولوجية السائدة ، وهم متقدمو الجناح اليساري التقليديون وغير العضويين . وقد ركزنا على دعاء البنوية الماركسية ، وهم المتذمرون للإيجابية التاريخية المائلة التي حققتها المجتمعات الاشتراكية ، على تنويعها ، ورغم تناقضاتها ، وهي الإيجابية التي يعترف بها دوما بشكل مبدئي اليسار الوطني في كافة أنحاء العالم ، وخاصة في المجتمعات ودول الشرق الحضاري والقارات الثلاث .

إن مثل تلك التحريريات تساعد الطبقة المسيطرة في دول الغرب الرأسمالية (القطاع الصناعي) المتقدم أعظم المساعدة في لحظة الأزمة الحضارية التي ترژح تحت وطأتها الآن المراكز المهيمنة القديمة .

وفي وسع المرء أن يستخلص من هذا التحليل للإيديولوجية السائدة المعاصرة سمة عامة ، هي : الفكر السلبي الرافض ؛ الرافض للاعتراف بالواقع ، والمارسة العملية وبجدلية « المادي ». فنزعة الإيمان البنوية الجديدة بتقسيماتها الوظيفية تجعل تماسك الخصوصية وشروطها - في مواجهة حركة الواقع - أمراً ممكناً ، وهذا الفكر السلبي يقدم بوصفه الإطار فوق - البنوي الأكثر عمومية للعالم .

هكذا عدنا للعالمية وجهها لوجه مرة أخرى ، فما دام الغرب قد اعتقد ولايزال يعتقد أنه هو العالم ، بل ومركز العالم في آن واحد ، فإنه يفرض إيديولوجيته السائدة فرضاً بوصفها إيديولوجية كل المجتمعات ، وعلى هذا النحو تقع أزمة الغرب في قلب الإيديولوجية السائدة المعاصرة ، أي الفكر السلبي الخاص بالنزعة البنوية - الوظيفية الجديدة . ويتربّ على ذلك أن الإيديولوجية السائدة لم تعد عالمية ، ولم يعد من الممكن إضفاء الصفة العالمية عليها ، ولعل خير الأمثلة على ذلك الثورة الصينية ونهضة اليابان والعالم الإسلامي وفي قلبه العالم العربي ، ففي هذه المناطق وغيرها تعتقد الشعوب في أشياء مختلفة ، وتشغل بالمرور عن الأسلاف وبالجديد في وقت واحد .

فالإيديولوجية السائدة إذن تمثل إيديولوجية قطاع واحد من العالم ليس إلا ، وهو القطاع الذي لا يزال مهيمنا ، ولكن العصر الذي يبدأ الآن سوف يجلب معه تغييرات هائلة ، لأن الفكر السلبي الرافض ليس أكثر من فكر إقليمي .

ولكن التراث الغربي ذاته يحتوي أيضاً على « النزعة العقلانية النقدية » للروح العلمية الحديثة ، كما يحتوي على « المثل » التي سبق أن رفعت الثورات لواءها ، وهذه هي نقطة الاتصال أو الالقاء بين الغرب الحضاري ، والشرق الحضاري ، وهنا يكمن الوعد بعلاقة جدلية أصلية بين القطاعين .

### ٣ - ٣

ولو سلطنا الأضواء على تحليل الجديد العصري في حركات الفكر والثقافة المؤثرة في مجتمعات الشرق الحضاري والقارات الثلاث ، لتوصلنا إلى الصورة التالية بشكل اتجاهي :

أ) إن الجو السائد ، الذي تلتقي في إطاره جميع مدارس الفكر والعمل هو جو الحركة والصيغة ، أي الإيمان بالمستقبل التاريخي ، سواء أكان هذا الإيمان التاريخي يعتبر أن المستقبل سوف يتخذ صورة أكثر تقدماً من ماضٍ كان زاهراً ، أم كان يعتبر أن العوامل الإيجابية المتواجدة في قلب التناقضات الآتية - مثل التزايد الاطرادي لكافة المؤشرات الاجتماعية ، بما في ذلك الانفجار السكاني - سوف تمكن قيادات وطنية تقدمية واعية جديدة من صياغة أنماط متقدمة ناجحة

من المجتمعات تخل محل المجتمعات التابعة العاجزة في القارات.  
الثلاث .

إن هذا الفريق الثاني هو الذي يسود معظم الطبقات السياسية في القارات الثلاث ؛ كما أن أفكاره لا تتأي كثيراً عن المفهوم الجدلـيـ التـارـيـخـيـ ، بل تـكـادـ تـمـزـجـ بـهـ فـيـ غالـيـةـ الـأـحـيـانـ .

بـ ) كما أن أنصار هـذـيـنـ الـاتـجـاهـيـنـ الرـئـيـسـيـنـ ، ولـنـقـلـ اـتجـاهـ الأـصـوـلـيـةـ وـاـتجـاهـ التـحـدـيـثـ الـوطـنـيـ - يـتـفـقـانـ عـلـىـ ضـرـورـةـ التـمـسـكـ بـسـلـمـ مـعـيـارـيـ منـ الـقـيـمـ الـفـلـسـفـيـةـ وـالـأـخـلـاقـيـةـ ، أـيـ أـنـ كـلـيـهـاـ يـرـفـضـ رـفـضـاـ قـاطـعاـ مـوـقـعـاـ مـوـقـعـاـ الـانـغـلـاقـ عـلـىـ الـذـاـتـ الـفـرـديـةـ ، وـالـتـنـكـرـ لـلـرـابـطـةـ الـجـمـاعـيـةـ ، وـخـاصـةـ الـوـطـنـ وـالـأـسـرـةـ وـالـثـقـافـةـ الـوـطـنـيـةـ وـالـدـيـنـ .

نـحـنـ إـذـنـ فـيـ بـؤـرةـ غـايـةـ فـيـ الشـرـاءـ مـنـ الـمـؤـثـرـاتـ الـمـعـنـوـيـةـ وـالـرـوحـيـةـ تـغـلـيـ الـحـرـكـةـ السـيـاسـيـةـ وـالـاجـتمـاعـيـةـ وـتـزـيـدـهـاـ تـأـصـيـلـاـ وـفـاعـلـيـةـ وـتـكـامـلاـ .

ـ حـ ) ثـمـ إـنـ هـذـيـنـ الـاتـجـاهـيـنـ يـتـفـقـانـ أـيـضاـ عـلـىـ ضـرـورـةـ الـاعـتـقادـ عـلـىـ الـذـاـتـ ، مـاـ يـفـرـضـ عـلـىـ روـادـهـاـ فـرـضـاـ الـاتـجـاهـ نـحـوـ صـيـاغـةـ الـمـسـتـقـلـ بـلـ مـنـ خـلـالـ مـشـرـوعـ كـبـيرـ ، وـطـنـيـاـ كـانـ أـمـ حـضـارـيـاـ ، حـسـبـ الـظـرـوفـ وـالـقـدـرـاتـ .

تـتـمـثـلـ هـنـاـ إـذـنـ الـبـؤـرـةـ الـحـيـةـ الـمـاـجـجـةـ ، بـكـلـ مـاـ تـنـطـويـ عـلـيـهـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ مـنـ معـانـ ، الـقـادـرـةـ عـلـىـ الـإـبـدـاعـ وـالـتـجـدـيدـ وـالـتـغـيـيرـ . وـنـؤـكـدـ

ثانية أنها تتحرك في اتجاه التلاقي الموضوعي مع قطاعات واسعة من القطاع الاشتراكي في المجتمعات المعاصرة ، لنفس الأسباب التي ذكرناها مرارا وتكرارا في الفصول السابقة .



## الفصل الثامن

# في التساؤل الفلسفى والإيمانى

١ - إن تراجع مكانة الدين في المجتمعات الصناعية المقدمة ، وزوال دور الفلسفة في حياة البشرية في هذه المجتمعات ، كانا يمثلان جزءاً هاماً من الرؤية المستقبلية النابعة من أوروبا الصناعية في النصف الثاني من القرن التاسع عشر على وجه التحديد ، وذلك تحت التأثير الهائل للاكتشافات العلمية ، وتطبيقاتها التكنولوجية التي حاصرت مجال الإيمان وكادت تقضي على « الفلسفة الأولى » أي فلسفة ما بعد الطبيعة .

وكان الأمر على عكس ذلك تماماً ، كما بینا ، في مجال الشرق الحضاري ، خاصة : فقد تشكل الاتجاهان الرئيسان للفكر الحديث في آسيا وإفريقيا من اتجاه أصولي أي العودة إلى الجذور التاريخية التكوينية الأصيلة ، سواء أكانت هذه الأصولية دينية في المناطق والبلدان التي يحتل فيها الدين مكانة هامة ذات جذور تاريخية ، أم كانت على شكل الفلسفة الحضارية أو الوطنية الشاملة ، كما هو الحال في المجتمعات التي تلعب فيها نظمها الفلسفية الخاصة الدور الرئيسي في الفكر والثقافة الوطنية مثل فلسفة كونفوشيوس في الصين ، وأجزاء واسعة من شرق آسيا ، ومذهب أو فكر الـ « شين تو » في اليابان . ثم اتجاه التحديث الوطني الذي حاول أن يفيد إفاده

نقدية تحليلية واعية من دروس الثورات الصناعية والبرجوازية في الغرب الأوروبي ، وذلك بغية التعجيل في عملية تجاوز آثار عصور الأضمحال واختصار الطريق المؤدي إلى حياة عصرية .

أما أمريكا اللاتينية فقد كانت تمراً خلال القرن التاسع عشر بعصر التحرر من هيمنة إسبانيا والبرتغال التاريخية ، حول رمز سيمون بوليفار العظيم . وقد اقتضى هذا الأمر أن يتوجه العديد من قادة السياسة والفكر والسلاح والاقتصاد إلى الفلسفة الوضعية التي قال بها أووجست كونت والتي امتنجت فيها مفاهيم الفلسفة العلمية والعقلانية من ناحية ، والابتعاد عن الدين أو التفكير له من ناحية أخرى تحت شعار المعاصرة العالمية . هذا وقد ظل السواد الأعظم من جاهير الشعب ، وكذا جزء هام من الطبقات المتوسطة والشريحة ملتفاً حول الدين المسيحي الكاثوليكي ، ولكن بشكل محافظ تراثي لم يستطع قيادة الثورات التي انتهت إلى تأسيس نظام الحكم الجديد في المكسيك بشكل خاص ، وكذلك بعض دول القطاع الإسباني في أمريكا الوسطى والجنوبية ، وقد احتلت البرازيل العملاقة مكانة وسطي في هذا المجال .

٢ - ثم كان التقدم المائل في تكنولوجيا الإنتاج في النصف الأول من القرن العشرين ، وتوحيد السوق العالمية ، أي باختصار شديد تحقيق عملية « عالمية العالم » التي شرحناها في الفصل الأول .

وقد رأينا - في دراستنا لل الفكر والثقافة - كيف أثرت الأزمة

الاقتصادية العالمية ، ثم حرب أعوام ١٩٣٩ - ١٩٤٥ في الفكر السائد ، والإيديولوجية المهيمنة ، وهي العملية التي أدت إلى ظهور اتجاهي الوضعية الجديدة ثم جاءت على أساسها البنوية والوظيفية من ناحية ، فضلاً عن تعميق الفلسفة الفردية الذاتية التي أدت إلى بirth الفلسفة الوجودية ، وهي التي مزجت بين فلسفة الظاهرية القائمة على أساس الوضعية الجديدة ، وبين الذاتية والفردية المتفشية بشكل لم يسبق له مثيل في المجتمعات الرأسمالية بعد إعادة بنائها في الخمسينات .

ثم جاءت مرحلة إدراك القطاعات الأوسع من هذه المجتمعات كما قلنا ، للحدود التي لا يمفر منها لعملية الإنتاج والاستهلاك والاستمتاع . وقد أدى ذلك إلى تكوين ، الفكر السالب الرافض المهيمن . ولكنه أدى أيضاً ، وهذا بيت القصيد ، إلى عودة التساؤل الفلسفى بشكل حاد ، وهو تساؤل اتبسع هذه المرة ليضمّن أوسع الجماهير . . . رجل الشارع في حياته اليومية من خلال وسائل الاتصال الجماهيري ، وخاصة الإذاعة والتليفزيون والسينما .

وعادت الفلسفة - بعد أن أكد أهم المفكرين منذ قرن مضى أن عصرها قد ولى وأدبر ، فلا حاجة إليها ، ولا مستقبل لها ليتم شاهدوا صحوة الفكر الفلسفى في عصرنا ، والعود إلى طرح التساؤلات الرئيسة للفلسفه الأولى : ما الإنسان ؟ ما العالم ؟ ما الحياة ؟ ما الزمان ؟ ما التاريخ ؟ ما هو مغزى الوجود ؟ فوق هذا

وذاك من أين ؟ وإلى أين ؟ أي ماهي مكانة التعلدي والتعالي ؟  
أسئلة ملحة ، كان لابد أن تقود إلى مجال التعالي ، إلى ساحة  
الإِبْيَان .

٣ - هكذا كانت ، ولایزال الإشكال الجدلی في تاريخ عالمنا  
المعاصر ، وكأنه يعيد التساؤلات المركزية الجذرية التکوینیة لحیاة  
الإنسانية إلى مكانة الصدارة بعد طول غیاب .

لقد آثر رجال الإعلام في الغرب التركيز على حركة الإحياء  
الإسلامي الحضاري والسياسي في السنوات الأخيرة ، وهو أمر واقع  
بشکل مؤکد ، على تنوع مدارسه واتجاهاته ، ثم بدأت الأنظار تتوجه  
في كافة المجتمعات إلى أن هذه الظاهرة ، أي ظاهرة الإحياء الدينی  
تشمل كافة المجتمعات والمناطق الجيو- ثقافية والدوائر الحضارية :  
فالعودة إلى الأصولية المسيحية الكاثوليكية منذ ربع قرن بدءاً من البابا  
يوحنا الثالث والعشرين حتى البابا الحالي يوحنا بول الثاني ، وصدقى  
هذه العودة بين مئات الملايين من البشر في أمريكا اللاتینية وأوروبا ،  
يواكبان صحوة الأصولية المسيحية البروتستانتية في الولايات المتحدة  
خاصة في عهد الرئيس ريجان ، كما أن الأصولية اليهودية المتبرکة  
حول جبهة ليکود في إسرائيل والدولة الإسرائلية ذاتها ، كانت هي  
الأساس في شراسة العداون الحربي والسياسي الصهيوني الذي ما كان  
له أن يتحقق ويستمر إلا على أساس قاعدة واسعة من التأیید  
الجماهيري المنشق من فکر دیني .

نُم إن إحياء الهندوسية بشكل قوي مهيمن في الهند استثار ردود فعل دفاعية من جانب الجماعات الثقافية والوطنية والدينية الأخرى المعايشة في إطار دولة الاتحاد الهندي ، أي أن الأصولية تستثير أصولية مضادة بطبيعة الأمر .

وبلغ الأمر حداً مؤسفاً داخل الدائرة الحضارية - الثقافية الإسلامية في حرب الخليج الدامية التي ما كان لها أن تتصل بهذه الصورة لو لا تزايد فاعلية عامل الأصولية ، وردود الفعل المترتبة عليها .

وهكذا نشهد صحوة الأديان في كافة أرجاء القارة الإفريقية ، جنباً إلى جنب مع إزدياد نفوذ وفاعلية البوذية بكافة مدارسها في القارة الآسيوية جماء . بل وفي بعض أنحاء أوروبا وأمريكا الشمالية .

ولابد أن يتوجه التحليل إلى تدقيق النظر في أسباب هذه الصحوة العالمية الهائلة - في الغرب والشرق والقارتين الثلاث - والتي بدأت تؤثر بشكل ملحوظ في الجيل الجديد خاصة من شعوب الدول الاشتراكية في الغرب بشكل واضح ، ليس فقط في بولندا ودول أوروبا الشرقية ، وإنما أيضاً في القطاع الأوروبي من الاتحاد السوفيتي المتعمي إلى الدين المسيحي بمختلف مذاهبه الأرثوذوكسية ، والقطاع الآسيوي وخاصة آسيا الوسطى المتعمي إلى الدائرة الإسلامية ، فهل هذه الظاهرة العالمية الهائلة مجرد رد فعل لتأزم الحضارة الاستهلاكية في الغرب الرأسمالي ؟ أم أن لها جذوراً وأسباباً

أكثراً عمقاً وأصالة؟ ولكن الظاهرة، كما قلنا، عالمية الاتساع حقيقة، وإن اخذت في الشرق الحضاري، وفي عموم القارات الثلاث مظهرها الأكثر بروزاً بشكل ساطع.

ويعود بنا التحليل إلى ما عرضنا له مراراً وتكراراً عن دور الفكر والثقافة الوطنية في حركة التحرر الوطني. ذلك أن هدف عملية التحرير لا يقف عند حد الاستقلال الشكلي إلا بالنسبة للدول التي قبلت التبعية، وكأنها قدر لافاك منه، أما الأسس ذات المكانة الحضارية والتاريخية الواضحة، وهي تمثل القسم الأكبر من المجموعة غير الغربية، فإنها تعمل على تحقيق مشروع وطني في معظم الأحيان، مكوناته سياسية - اقتصادية - اجتماعية في الأساس، وكلها في حاجة إلى اتصال الرؤوية في خصوصية الشخصية الوطنية، أي ذاتية المجتمع الوطني على اختلاف طبقاته وفئاته واتجاهاته وكذا تناقضاتها وصراعاتها الداخلية، إنه مجال الثقافة الوطنية على وجه التحديد، لعل من المفيد هنا أن نسجل أن فكرة إنشاء وزارة خاصة للثقافة ظهرت أولاً في روسيا السوفيتية بعد ثورة عام ١٩١٧ بغية تغيير وجهة الإيديولوجية السائدة ثم لم تتجدد إلا عام ١٩٥٦ في مصر الثورة بالذات، ثم انتشرت إلى العديد من دول القارات الثلاث، بل وسلكت فرنسا نفس المسلك اقتداء بمصر عام ١٩٥٩ بغية التباعد عن تأثير الثقافة والإعلام الأمريكيين، وكان ذلك بقيادة دييجو وأندريه مالرو آنذاك.

والثقافة الوطنية بحر واسع ، يتناول قطاعات وتيارات ومحاور عديدة . كما ان مفهوم الثقافة الوطنية مختلف باختلاف أنماط المجتمعات وخصوصية الأمم ، ولكن هذه العناصر المتعددة لابد وأن تدرج دوماً في إطار يُؤلف بينها ، يزيد من عرى ترابطها ، بحيث يصل أحياناً إلى درجة المزايدة ، وهو أمر طبيعي في الاجتهادات الإنسانية والسياسية معاً في ظروف احتدام الصراع ، ولكن الحاجة إلى هذا الإطار قائمة لا يمكن إنكارها من الناحيتين العملية والمنهجية معاً . ومن هنا كان السعي إلى ذلك العنصر الذي يتسم بأكبر قدر من العمومية بحيث يصلح إطاراً تجميعياً . وهذا العنصر ، إما أن يكون بشكل طبيعي موضوعي الدين من حيث أنه يمثل الإيمان دون الطقوس الفضيلية وإما أن يكون الفلسفة الوطنية السائدة في المجتمعات التي لم تختل فيها الأديان الرئيسة مكانة مهيمنة أو حتى مكانة وسيطة الأهمية كما هو الحال في الصين واليابان وكوريا وأسيا الشرقية والوسطى عموماً .

ثم يأتي مستوى ثان من التحليل السببي : لو كان الأمر يتشعب على هذا النحو في مختلف المجتمعات من سعي إلى الدين أو الفلسفة الوطنية السائدة كإطار تجميعي شامل لتحقيق الذات الجماعية للشعب والأمة ، فهل يقتصر الأمر على تحقيق أهداف تاريخية ذات طابع اجتماعي ؟ أم أن هناك بعداً آخر ؟

تختلف الاجتهادات والإجابات ، ولكن تاريخ الإنسانية في عموم

مظاهرها ، وتنوع وحداتها ، وعلى اختلاف مراحل تطور ذلك التاريخ يؤكد أن ظاهرة الإيمان تخاطب بعداً يتعدى البعد الآني والاجتئاعي معاً للإنسان . ذلك هو البعد الذي يتمثل في السعي لإيجاد مغزى لحياة مؤقتة بين حدود الميلاد والموت ، وسطكون يزداد تعقيداً ، وكان تراكم المعلومات يضيق من عمق الشعور بجهلحقيقة الكون ، ذلك أن « العلم » و« المعرفة » مجالان متبايان تماماً في اجتهاد الإنسان ، فالعلم يمثل مجموعة ماتوصل إليه الإنسان من خلال التقريب والتحليل والاكتشاف والاختراع والإبداع ، وكذلك النظريات والمذاهب المعبرة عن هذه العملية الكبيرة المتصلة التي تفتح أبوابها أمامه دون قيود أو حدود ، بينما تعنى المعرفة بمستوى العيان ، واستشعار مغزى مالا يترتب بالضرورة على معطيات البحث العلمي ، وتشمل طريق التعالي ، أي مستوى العلاقة القائمة بين مستويين : مستوى الإنسان في الطبيعة ، ومستوى ما بعد الطبيعة والإنسان ، دون أن يكون بينهما ترابط مباشر متسق . من هنا يتقوم الإيمان في حياة الإنسانية .

ثم يأتي الحدث المرؤع الفريد في تاريخ الإنسانية : فالإنسان الذي ظن أنه أصبح سيد مصيره ، ومصير كوكبه ، هو أيضاً الإنسان الذي عرف أسرار الذرة ، وبلغ حد تصنيع الأسلحة النووية التي تراكمت اليوم في مختلف الترسانات إلى درجة تكفي للقضاء على كافة صور الحياة على وجه البسيطة عشرات المرات ، بل وفي تقدير

حدث ماتي مرة ، وقد أثار هذا التهديد الجدي الشعور، بالاقتراب من الموت في آية لحظة في كافة أنحاء العالم ، وخاصة بين شباب الدول المتقدمة . ولم يعد الموت حداً طبيعياً يفصل بين عالمين ، ولكنه تحول إلى ثمرة مباشرة لعمل الإنسان ، وإن كان الفاعل هذه المرة هو الجماعات القيادية في عدد قليل من الدول الصناعية المتقدمة دونها وجهة إلا السيطرة أو الهيمنة أو في أحسن تقدير الحفاظ على المكانة المتميزة . وبديهي أن هذا التطور كان لابد وأن يضيف عملاً جديداً لعودة « التعالي » والسعى إلى الإيمان والروحانية على أوسع نطاق .

٤ - وماذا عن انتشار هذه الظاهرة - أي العودة إلى التعالي والإيمان والروحانية - في المجتمعات التي لايلعب فيها الدين إلا دوراً ثانوياً جداً مثل الصين واليابان وكوريا وآسيا الشرقية والوسطى ؟

ذكرنا الأسباب الاجتماعية ، سواء تلك التي تترتب على حركة التقدم الصناعي المسارع أو التي توأكب حركات ثورات التحرير . وذكرنا كذلك الخطر النwoي وهو يلعب دوراً فريداً في اليابان بالذات ، شعباً ودولة ، إذ أن هذا السلاح لم يستعمل إلا مرتين منذ تصنيعه ضد مدینتي هiroشيما ونجازاكي اليابانيتين عام ١٩٤٥ .

ولكن هناك عاملأً ثالثاً يبدو اليوم مشتركاً بين الغالبية العظمى من الدول - الأمم ذات التكوين التاريخي الواضح ، ألا وهو العود إلى الأصولية بمعناها الوطني - الثقافي - الحضاري حسب الظروف : إن

ظاهرة الموجة الواسعة من حركات الأصولية الدينية التي ذكرناها آنفًا تترسخ في أحيان كثيرة بتأكيد معنى الشخصية الوطنية المتميزة في دوائرها الثقافية والحضارية التاريخية ، وقد عاد الاهتمام بها بشكل ملحوظ في المرحلة الراهنة من التاريخ ، أي أن احتدام الصراع الدولي هو الذي يدفع بالدول - الأمم إلى التسلح بكل إمكاناتها الكامنة والموروثة ، صيانة للذات الوطنية ، حتى تفتح أبواب التطور السلمي والتغيير الجذري دون حروب . فالأصولية الدينية ، وكذا السياسية تبدو وكأنها الظاهرة الأكثر شيوعاً في عصرنا . وهي تشمل من حيث الثقافة الوطنية بعد الدين في المجتمعات التي يتمتع فيها الدين بمكانة تاريخية ثابتة أو تتخذ شكل الفلسفة الوطنية الشاملة في النوع الآخر من المجتمعات في آسيا الوسطى والشرقية .

إلا أن العودة إلى « التعالي والإيمان والروحية » في النوع الثاني من المجتمعات تترسخ بشكل تكيني وثيق بالبعد السياسي الوطني كما هو الحال في عملية الجمع بين فكر ماوتسى تونج وفلسفة كونفوشيوس في الصين بقيادة وينج شياوينج ، وبين معاني وقيم ديانات ومذاهب وفلسفات التراث الياباني القديم والوسط مع فلسفة « مدرسة » « زين » البوذية في إطار شعار « اليابان رقم (١) » الذي يتمثل في نوع القيادة السياسية الجديدة لرئيس الوزراء الحالي ناكاسوني ، وهناك أمثلة موازية في دولتي كوريا وجنوب شرق آسيا .

فالعودة إلى الجذور إذن هي الظاهرة الرئيسية في مجال الفلسفة

والدين في عصرنا ، حيث تتجه إلى الإبداع الذاتي في مجالات الفكر والثقافة والعلوم والفنون ، وبشكل أقرب إلى نفوس الجماهير الواسعة فتغذى نزعة التعالي حول محورها الديني والفلسفية حسب نوعية المجتمعات ، وظروف تطورها .

وقد أوجزنا في هذا الفصل ، إذ أن العديد من هذه المعاني يتداخل مع التحليل الذي قدمنا في الفصل الخاص « بالثقافة والفكر » .  
بصفة خاصة ، لأن تلك المعاني سوف تلعب دوراً تكوينياً هاماً في الباب التالي (الثالث) من بحثنا، تقريباً عن المحاور الاجتماعية التي سوف تحدد وجهة تغيير العالم .



## الفصل التاسع

# السلطة الاجتماعية

لقد تدرجنا في التحليل التقديري والاتجاهي معاً ، للمجالات المختلفة التي تتبدى فيها مختلف نواحي الحركة الاجتماعية في عالمنا اليوم ، على اختلاف دوائره وأنظمته . وفي الكثير من الأحيان ، كانت موضوعات السلطة ، وعلاقات القوى ، والهيمنة ، والتحرر ، ومعانٍ أخرى تمت إلى صلب موضوع السلطة في المجتمع ، وفي دائرة العالم توأكّب هذه التحليلات . وبديهي أنّه أصبح لزاماً علينا أن نعرض لهذا الموضوع بشكل متخصص في هذين الفصلين الأخيرين من الباب الثاني التقديري التحليلي ، لتجمّيع المخيوط بحيث تكتمل الصورة وتتسق مكوناتها .

- ١ -

وقد اخترنا مصطلح «السلطة الاجتماعية» لوصف هيكل تركيز القرار السياسي في الدائرة الداخلية للمجلدية الاجتماعية - وهو ما يعني بموضوع الدولة والشعب داخل كل مجتمع يتمتع بشخصية متخصصة على صورة الأمة - الوطن .

ونضيف بادئ ذي بدء أن الدائرة الأخرى ، أي الدائرة الخارجية ، للمجلدية الاجتماعية هي التي تعنى بدراسة علاقات القوى بين الدول التي يتشكل منها النظام العالمي ، وسوف نعرض لهذه

الدائرة الخارجية ، الأكثر عمومية وشمولاً ، والتي تلعب الجيو-سياسة في قلبها الدور المركزي في تفاعل متصل بالعالم الحضاري ، في الفصل التالي والأخير من هذا الباب .

- ٢ -

ويشير هذا التقسيم للمجتمعات الاجتماعية أي العملية الجدلية للتطور التاريخي للمجتمعات البشرية تساوً لاً له أهمية من حيث تحديد « وحدات التحليل والعمل ». ذلك أن دراسة التطور التاريخي تهابز عن دراسة المجتمعات الصغيرة من الأفراد ، فهي تسعى دوماً إلى التركيز على وحدات التجمع القادرة على التأثير ، دون مجرد كونها مثار اهتمام من المحلل فحسب . فإذا نظرنا إلى العالم ، بعد أن تحققت عالمية العالم وإدراك الإنسان المعاصر لهذه العالمية منذ وقت قريب كما ذكرنا آنفاً ، فإننا نستطيع أن نميز بين خمسة مستويات رئيسية أو خمس نوعيات من وحدات التحليل والعمل ، منها ثلاثة تحتل مركز الصدارة في ترتيب سلم الأهمية من حيث الفاعلية التاريخية .

١ - ٢

أ - الأطر الحضارية : هذه هي الدائرة الخارجية الأكثر عمومية والتي نعرفها على أساس منهج جوزيف نيدهام بدائرة الحضارة الهندو-آرية ، و دائرة الحضارة الآسيوية حول الصين .

ب - المناطق الجيو-ثقافية : إنها الدائرة الوسيطة وهي غالباً

متداخلة على نحو مشوش مع الدائرة الحضارية ، ويمكن بشكل متسع تحديد المناطق الثقافية التالية :

١ - داخل الدائرة الحضارية الهندو - آرية .  
- العصور المصرية والفارسية القديمة والعصور القديمة في بلاد الرافدين .

- العصور الإغريقية والرومانية القديمة .  
- المنطقة الثقافية الأوروبية .

- منطقة أمريكا الشمالية الثقافية .

- الأجزاء الرئيسية من المنطقة الثقافية الهند أووروبية - الهندو آرية في أمريكا اللاتينية .

- المنطقة الثقافية لشبه الصحراء الإفريقية .

٢ - داخل الدائرة الحضارية الصينية :

- الصين .

- اليابان .

- منغوليا ووسط آسيا .

- فيتنام وجنوب شرق آسيا .

- أوقيانوسيا (المحيط الهادئ) باستثناء إستراليا ونيوزيلندا

- المنطقة الآسيوية الإسلامية الثقافية (من إيران إلى الفلبين )

٣ - منطقتان حضاريتان - ثقافتان وسيطتان : وهما تجمعان بين الإطارين الحضاريين الرئيسيين ، وتمثلان همزة الوصل بين الإطارين الكبيرين :

- المنطقة الثقافية الإسلامية وهي جزءاً من المنطقة الإسلامية العربية ، والمنطقة الإسلامية الفارسية ( مع استبقاء المناطق الثقافية الإسلامية الآسيوية التي تقع ضمن الحضارة الصينية ) \* .

٤ - ٢

ثم هناك العديد من التكوينات الاجتماعية. المبعثرة التي لم تندمج تماماً في المجتمع القومي ، أي في الأمة ، مثل القبائل ، وجماعات الأقليات العرقية ، وتجمعات السكان الأصليين في الأمم التي تبدلت تماماً من الناحية السكانية والسياسية تحت وطأة الغزو الاستيطاني الأوروبي كما هو الحال في الولايات المتحدة وأجزاء واسعة من أمريكا الوسطى والجنوبية وإستراليا .

٥ - ٢

ثم هناك ، أخيراً وليس آخرأ ، وحدة الطبقة الاجتماعية التي تلعب دوراً بالغ الأهمية في المجتمعات المتقدمة اقتصادياً واجتماعياً ،

---

\* انظر الجدلية الاجتماعية ، الجزء الأول .

وقد عرضنا لتنوع الطبقات في مختلف الأنظمة الاجتماعية القائمة في الفصل السادس من هذا الباب .

وكان التفكير التقليدي في التاريخ وعلم السياسة يذهب إلى أن الإطار الحضاري ، أي الحضارات المختلفة ، هو « وحدة التحليل والعمل » الأكثر فاعلية في الأزمنة القديمة ، حيث امتنجت إلى حد بعيد مع مفهوم الأمة ، كما كانت الحال في مصر والصين وإيران ، ثم الإمبراطورية الرومانية وكوريا واليابان في مراحل تالية ، والأمة الإسلامية .

وقد اتجه هذا التحليل التقليدي إلى تأكيد الانتقال من الوحدة الحضارية إلى الأمة يعني الكلمة من حيث الفاعلية ، وذلك ابتداء من عصر النهضة الأوروبية ، وتكوين الدولة القومية الحديثة عبر الحروب الدينية الطاحنة حتى عصر الثورات البرجوازية ، وتأكيد مكانة المجتمع الحديث ، الرأسئالي - الليبرالي فيها .

ثم ركزت الماركسية التحليل على التناقض الداخلي في الدائرة الداخلية للمجذلة الاجتماعية ، أي في كل مجتمع قومي متواجد في القرن التاسع عشر وذهبت إلى تعليم هذا التحليل على كافة الأنظمة الاجتماعية المتالية منذ القدم في التسلسل المشهور الذي قدمته ابتداء من المجتمع البدائي غير الطبيعي - حتى المجتمع الشيعي غير الطبيعي الذي يتحقق عبر تسلسل المجتمعات الطبيعية في النظام الإقطاعي ، ثم الرأسئالي . وقد أسهمت هذه النظرة التحليلية المجددة في فهم

المجتمعية على مستوى أعلى وأدق بكثير من ذي قبل . وخاصة بالتركيز على أهمية صراع الطبقات وعلى الطابع الطبقي للسلطة الاجتماعية في كافة المجتمعات البشرية .

كما ذهبت في رؤية مستقبلية عامة إلى أن عصر الفلسفة قد أديب أو أوشك على أن يدبر بعد أن تأكدت الاشتراكية العلمية ، وسيادة العقلية العلمية على الفكر والثقافة ، وإلى أن الدولة ملأتها إلى التذبول التدريجي بعد الانتقال إلى المرحلة الاشتراكية المتقدمة ، ومن هنا قلت أهمية الأمة بالنسبة للطبقة بشكل ملحوظ مرة أخرى ابتداء من كتابات ماركس وإنجلز منذ قرن مضى ، وما أحذثه من ثورة شاملة في الفكر والعمل معاعل على مستوى تاريخ العالم ، وقد أضاف ماكس فيبر بعد ذلك بعد التنوع حسب « الجماعة المغلقة » .

ثم كان ذلك التفاعل الماهم المتصلب والمتفاقم تحت أنظارنا الذي عرضنا له مبينين محاوره التكوينية الثلاثة ، وهو التفاعل الذي أعاد للأمة والحضارة معاً أهميتها بدرجة كبيرة ، أثرت على تطور الفكر الاجتماعي والسياسي تأثيراً بالغاً منذ نهاية الحرب العالمية الثانية ، وعلى وجه التخصيص منذ مرحلة تغيير النظام العالمي بين عامي ١٩٤٩ - ١٩٥٠ .

ثم بدأت ظاهرة محاصرة إمكانات تغيير العالم العاجلة منذ عام ١٩٤٥ وخاصة منذ استقرار النظام العالمي حول القطبين الرئيسين تحت المظلة النوروية ، وكذلك ازدياد قوة الشركات متعددة الجنسيات

في العالم التابع للسوق الرأسمالية العالمية ، مما أدى إلى إضعاف الأمة بشكل واضح كأداة فعالة بالنسبة لما كانت عليه منذ مطلع القرن العشرين ، وبرغم ازدياد أهميتها النسبي كما قلنا جنبا إلى جنب مع العامل الحضاري . ومن هنا ظهرت اتجهادات التجمع الإقليمي ، أي إقامة المنظمات والحركات التي تعبّر عن تجانس مختلف المناطق الجيو-ثقافية في العالم العربي وأمريكا اللاتينية وإفريقيا وجنوب آسيا وأوروبا السوق المشتركة ، ونصف القارة الهندية ومنطقة المحيط الهادئ .. إلخ . وكان في هذا العامل الجديد منزلة بين منزلتين ، إذ أنه يمكن مجموعة من الدول الأكثر تقاربًا وتجانساً من التحرك إلى حد متوسط الفاعلية رغم قوة المراكز الكبرى المتحكمة ، وبما يعمل على تعويض ضعف العديد من الدول الوطنية كل على انفراد .

- ٣ -

لتعتبر إذن أن وحدة التحليل والعمل الأكثر شيوعاً - أي الأمة حول دولتها الوطنية تتبع لنا القدر الكافي من الاتساق ، والمجال الأنسب لدراسة حقيقة تنوع البنية التكوينية لجهاز السلطة الاجتماعية في الأنظمة الاجتماعية الموجودة حالياً في العالم سواء من حيث مستوى التقدم الاقتصادي - الاجتماعي أو من حيث التوجه الإيديولوجي - السياسي .

إن نقطة البدء التي أصبحت مقبولة لدى معظم مدارس الفكر والعمل هي أن مركز السلطة الاجتماعية يعبر عن المصالح الرئيسية للقوى الاجتماعية ذات الوزن الأكبر في المجتمع ، سواء أكانت هذه

القوى محصورة في طبقة اجتماعية محددة أم في قطاع منها ، أم في جبهة مكونة من عدة طبقات أو فئات . وقد ثار الجدل منذ ربع قرن ، حول دور الجيش في الحياة السياسية ، وبلغ هذا الجدل ذروته بعد أن تولى الجيش قيادة عدد من الدول المناضلة من أجل تحررها في القارات الثلاث ، بشكل بدا مغايراً للأنساط التقليدية المعروفة في النظامين السائدين في العالم الغربي المتقدم .

فهل ثمت فارق جذري ؟

إن العامل العسكري ضمن ظاهرة السلطة الاجتماعية لم يعد ينظر إليه اليوم من مناظير طوباوية ، بل واقعية ، لذا يبدو من الطبيعي الآن أن الجيش يحتل مكانة مركزية ضمن جهاز العنف العقلاني الذي يكون طبيعة السلطة ودولتها .

ويعود التحول الذي طرأ على طبيعة السلطة الاجتماعية إلى الفترة الواقعة ما بين أعوام ١٩١٧ - ١٩٤٥ وبوجه خاص إلى فترة الأزمة الاقتصادية العالمية الكبرى أعوام ١٩٢٩ - ١٩٣٢ ، حيث لاح أن المراكز الكلاسيكية لسلطة التحرير في المجتمعات الكلاسيكية لم تعد صالحة بما فيه الكفاية للإحاطة بسباق هائل من التطورات تمثل في مرحلة الإمبريالية المهيمنة ، وحركات التحرير الكبرى والثورات الوطنية والاجتماعية مرحلة الثورة العلمية والتكنولوجية ، وهكذا تلاقت في صلب الدولة المعاصرة ( السلطة الاجتماعية ) المسارات الأربع المترابطة الكبرى والفاعلة في صياغة طبيعة السلطة

الاجتماعية : الاشتراكية الماركسية ، الإصلاحية الكينزية ، الحلف العسكري - الصناعي ، إيديولوجية التحرر الوطني .

وهذا التحول في طبيعة السلطة ذاتها ، وفي أداتها ، أي الدولة ، جعل من هذه الأداة مركز سلطة التقرير على جميع مستويات الحياة الاجتماعية ، ومركز الحفاظ عليها ، ومركز تطورها سواء تعلق الأمر بالاقتصاد ، أو بالهيمنة السياسية ، أو بالثقافة والإيديولوجية ، أو حتى باغاثة الحياة اليومية ، وهنا تكمن الركيزة الم موضوعية لظهور العامل العسكري في صلب الجدلية الاجتماعية ذاته .

إن الفارق بين دور الجيش في الحياة السياسية في القارات الثلاث وبين الأنماط التقليدية المعروفة في النظمتين السائدين في العالم الغربي المتقدم يعود في حقيقته إلى عمايز السبيل الخاصة ببناء الجدلية الاجتماعية في علاقاتها مع ممارسة سلطة التقرير عبر مجرب تاريني طويل المدى ، ولكنه فارق لن يبدو جذرياً كما سوف نرى بعد قليل .

وإذا ما نظرنا إلى الدول الرئيسة في الغرب استطعنا أن نضم بريطانيا والدول الإسكندنافية معاً حيث نجد أن الأحزاب السياسية في هذه الدول استطاعت أن تكون دفعة واحدة خلال المجرى التاريخي ، وبعزل ، من حيث الجوهر ، عن الغزوات الخارجية التي تؤدي إلى تصلب عود الدولة لامحاله بوصفها الملاذ الأخير والدرع الذي لا يمكن الاستغناء عنه ، إن دور هذه الأحزاب بظل هاماً في مجرب عملية التقرير السياسي ، رغم أنه أقل أهمية مما كان

عليه منذ نصف قرن ، ونستطيع أن نضع في إطار هذه البلدان الدول التي توجدت منذ عهد قريب ، حيث نجد فيها جهاز الدولة الذي يقوم بمهمة التركيز ، يحتل بشكل طبيعي جداً وزناً كبيراً. أما في فرنسا البلد المتوحد منذ القدم والأرض التي تعرضت للإجتياح مراتاً وتكراراً فقد كانت الدولة تشكل قبل العيادة بزمان طوبل العجر الرئيسي في كل البناء السياسي ، وتلعب الأحزاب دوراً لا يستهان به ولكن بمقدار ما تستطيع أن تقدم بدلاً وطنياً للدولة ، أما في الولايات المتحدة ، حيث لا يضططع الحزبان الكبيران إلا بدور ضئيل ، فالسلطة في حقيقة أمرها تقع في أيدي الحلف العسكري - الصناعي ، أي أنها تمارس بالمشاركة بين الاحتكارات وجهاز العنف المنظم وذلك بحكم أن الولايات المتحدة أثناء حرب الانفصال عن بريطانيا ، وضعت كإمبريالية مهيمنة ، بواسطة الاحتكارات والقوى المسلحة .

أما في دول الغرب الإشتراكية فإننا نجد سياقاً موازياً من حيث التنوع ، فالاتحاد السوفيتي ورث التراث المركزي الذي خلفه الاستبداد القيصري لم يعرف مطلقاً تعدد الأحزاب ، بينما تحافظ دول أوروبا الاشتراكية على كوكبة من الأحزاب الديمقراطي إلى جانب الحزب الشيوعي الحاكم ، كذلك نجد فيها سياقاً مختلفاً من حيث الفريق المركزي ، فنجد هنا تشابكاً وترابكاً بين الحزب الشيوعي وجهاز السلطة ، بحيث يشكل الاثنان حزب الدولة أو السلطة بشكل مختلف كلياً عن جميع الأحزاب في البلدان الرأسمالية .

أما الشرق الحضاري فوضعه مغاير ، حيث نجد نموذج دول الغرب الاشتراكية : تعدد الأحزاب حول الحزب الشيوعي ، في الصين ، في فيتنام ، كما نجد الحزب الواحد في كوريا الشمالية ومنغوليا ، كذلك نجد منظومات موازية للغرب الرأسمالي - ولكن مع تزايد الدور الذي تقوم به الدولة في جميع المجالات ( الهند تشكل أوضاع نموذج لذلك ) ، كما نجد فيه دولاً وطنية مستقلة أو شبه مستقلة ذات قيادة عسكرية ، أما في أمريكا اللاتينية فتقدم لنا لوحة أكثر تنوعاً ، وفيها ما في الغرب والشرق معاً بالإضافة إلى الضعف الشديد في بعض الأحيان للدولة الوطنية ، كما تبذل محاولات في أحيان أخرى لرص بنية الحياة الاجتماعية حول دول من الطراز الحديث .

وتفتقر هذه الأمثلة إلى أي مدى كان التطور التاريخي - تشيد البنيان الوراثي - بجهاز سلطة الدولة خلافاً من أقصى العالم إلى أدناه ، لذا يفيدنا هنا مفهوم جرامش عن « الطبقة السياسية » ، للدلالة على النواة المركزية في ممارسة سلطة الدولة في جميع التشكيلات الاجتماعية الاقتصادية الوطنية ، وداخل هذه « الطبقة السياسية » ينبغي أن ندرس الدور الذي يضطلع به كل عامل من مختلف العوامل التي تشكل بنيتها : أحزاب ، جهاز الدولة ، هيئة الضباط العسكريين ، المجموعات الإيديولوجية الحاكمة ، زمنية كانت أم دينية ... إلخ .

إن هذا الإدراك الجديد لعملية البناء التاريخي للدولة يؤدي إلى

نوع المالة الوهمية عن الجيش ، وإلى وضع حد للوهم الليبرالي في نظرية السلطة ، كما أنه يوضح أسباب اختلاف دور الجيش باختلاف المجتمعات .

ومن البديهي مثلاً أن يلعب الجيش دوراً مركزياً في عملية بناء السلطة الاجتماعية في البلدان التي تفتقر إلى التراث الذي يطلق عليه اسم «تعدد التيارات السياسية» - إما بسبب الطابع المركزي للدولة الذي يعود إلى عهود سحابة (مصر ، إيران ، الصين ، اليابان) ، وإما بسبب الطابع حديث التكوين للدولة الوطنية (نيجيريا ، البرازيل ، باكستان ، إندونيسيا ... إلخ) ، وفي البلدان التي يقوم تراثها الوطني - الثقافي الخاص على الدمج بين السلطات الروحية والزمنية - كما هي حال الإسلام - وكذلك في البلدان التي إنبعثت سلطة الدولة فيها مباشرة من نضال الشعب المسلح بقيادة حزبه الثوري (كما هي الحال في الصين وفيتنام وكوريا) .

والواقع أن الفتة الصغيرة جداً من الدول التي مارست بالفعل نفوذاً مهيناً حاسماً على التاريخ العالمي منذ النهضة حتى يالها ، واستطاعت أن تجتمع الشروط الالزامية لبلورة منظومة سياسية متعددة من حيث الأحزاب ، وأنها تنيط بالجيش - وبالتالي - دوراً من المرتبة الثانية نسبياً : هذه الفتة نفسها لا يلبث جيشها أن يخرج عن دوره الشأنوي بجلبة وجلجلة عند منعطف الحروب والأزمات والاقتحام الإمبريالي والثورات التحريرية ضد هذا الاقتحام الإمبريالي .

## وماذا عن القطب الثاني ، أو بوجه أدق القطب الآخر في تكوين السلطة الاجتماعية ؟

إن المفهوم العام ، مفهوم الشعب ، صعد إلى المرتبة الأولى بشكل صوري - قانوني في مرحلة الثورات البرجوازية الديمقراطية في نهاية القرن الثامن والنصف الأول من القرن التاسع عشر ، ثم احتل مكانة الصدارة في الفكر الاشتراكي منذ مائة عام ، إلى أن تولت الطبقة العاملة وال فلاحون النايرون مقاليد السلطة ابتداء من ثورة أكتوبر عام ١٩١٧ في مجموعة الدول التي يتكون منها العالم الاشتراكي اليوم في أربع قارات .

كما أدخل الفكر الاشتراكي مفهوم « الطبقة الاجتماعية » على نحو ما ذكرناه مراراً ، فتنوع التحليل بحيث أصبح مفهوم « الشعب » يتارجع بين سلم الطبقات الاجتماعية ، بما في ذلك الفئات الاجتماعية الدائمة في تكوينها : الداخلي ، وذلك إبتداء من الطبقة العاملة الصناعية ، وفقراء الفلاحين حتى الفئة الدنيا من الطبقة المتوسطة ، أي البرجوازية الصغيرة ، وإن رأى بعض المحللين أنه يمكن دمج المثقفين والمهنيين في هذا المفهوم المتسع للشعب . ولقد استمر المفهوم الضيق للشعب مقصوراً على الطبقات والفئات العاملة فقط في الريف والمدن ، وهو الجو الذي أحاط بتعبير « البروليتاريا » « وال فلاحين المعدمين » على وجه التخصيص .

وسيكون لنا عودة إلى هذا التصنيف بعد حين ، من خلال تحليلنا

للأغاط أو المستويات المختلفة المتالية لوصف تحرك عامل الشعب من حيث علاقته بالسلطة الاجتماعية في المراحل المتالية بسرعة في الغرب والشرق معاً خلال القرن العشرين .

٤ -

الشكل الأول أقرب إلى المعنى الضيق لمفهوم الشعب فالمجتمع يتكون من طبقات متصارعة ، ويستهدف الصراع في الأساس السيطرة أو الاستيلاء على الدولة بوصفها مركز السلطة الاجتماعية بغية الهيمنة على الحياة الاجتماعية وتطورها بشكل متكامل ومطلق لا يسمح للقوى الاجتماعية بالمشاركة بصورة مؤثرة في القرار السياسي والإفادة من ثماره .

تلك هي القطرية المعروفة باسم « الطبقة ضد الطبقة » ، والتي كان القطاع الأعظم من القوى الاشتراكية يرى فيها رمز الصفاء المبدئي وطريق تحقيق التغيير الاجتماعي الجذري . وقد ترتب على انتشار هذه النظرة وسيطرتها على الدولة الثالثة في عصرها الأول أن استطاعت الرأسمالية الاحتكارية ، وكذلك قوى الاتجاهات المحافظة واليمينية التقليدية أن تجمع حولها رقعة اجتماعية واسعة من مختلف الطبقات والفئات ، بما في ذلك قطاعات واسعة من الطبقة العاملة نفسها تحت شعار إعادة بناء اقتصاد البلدان المهزومة في حرب أعوام ١٩١٤ - ١٩١٨ ، وخاصة بعد أن تفاصمت البطالة ، وانهيار الكثير من العملات بعد الأزمة الاقتصادية الكبرى خلال أعوام

١٩٢٩ - ١٩٣٢ . وكانت تلك هي الأرضية التي مكنت النظم الفاشية والنازية من الحكم ، مستغلة النزعات القومية المتطرفة ، وعزلة الطبقات العاملة في المجتمعات الصناعية الغربية على أساس نظرية « الطبقة ضد الطبقة » .

## ٤ - ٢

وقد أدى انتصار الفاشية والنازية في قلب أوروبا ابتداءً من عام ١٩٢٣ - ١٩٣٢ إلى إعادة النظر في هذا المفهوم الضيق الجامد التغصّب للقوى التي تمثل مستقبل دور الشعوب بالنسبة لبوتقة السلطة الاجتماعية . وعندئذ ، وعلى وجه التحديد في عام ١٩٣٤ ، ظهر مفهوم الجبهة الشعبية ضد الفاشية والنازية وال الحرب في فرنسا وفي الحرب الأهلية الإسبانية بدءاً من تعديل سياسة الدولة الثالثة .

والجبهة الشعبية مازالت تتكون في الأساس من مجموعة الطبقات والفصائل الاجتماعية التي ذكرناها تحت تسمية « المفهوم المتسع للشعب » : أي أنها امتدت من الطبقة العاملة الصناعية ، وال فلاحين المعدمين ، حتى الفئات الوسيطة من الطبقة الوسطى ، بالإضافة بعض الشخصيات المرموقة في الحياة الثقافية والاجتماعية الوطنية . ولكن الرؤية الأساسية ظلت هي رؤية الصراع الطبقي التقليدي وإن كانت شرارة النظم الفاشية قد بلغت المدى الذي اضطر قيادات الطبقة العاملة السياسية إلى أن تسعى لأول مرة منذ عام ١٩١٧ في أوروبا إلى الخليفة التاريخي المرحل .

٤ - ٣

ثم جاءت الحرب العالمية وأحدثت تغييراً هائلاً في ترتيب علاقات التحالف بين الدول الرأسمالية الديمقراطية من ناحية ، ودولة الطبقة العاملة في الاتحاد السوفيتي من ناحية أخرى منذ عام ١٩٤١ ، فإن كان التاريخ العالمي يفرض فرضاً اجتماع الكلمة ، رغم حدة التناقضات والمناورات أثناء الحرب إلى درجة تقسيم مناطق النفوذ في العالم في يالنا عام ١٩٤٥ ، فهل كان من المعقول ألا يؤثر ذلك على التكوين الداخلي للجبهة الشعبية ؟

ومرة أخرى ، تمثل رد فعل القيادات السياسية في مختلف الأقطار بالنسبة لحركة العالم ، في الانتقال من « الجبهة الشعبية » ضد الفاشية والنازية وال الحرب إلى مفهوم « الجبهة الوطنية » من أجل إعادة بناء الوطن خاصة في أوروبا الغربية التي خربتها حرب أعمام ١٩٣٩ - ١٩٤٥ ، وذلك في المرحلة التالية بشكل مباشر لانتصار الحلفاء . هكذا تكونت حكومات الجبهة الوطنية في فرنسا الديموقratية وإيطاليا والترويج وبعض الأقطار الأخرى في أوروبا الغربية ، ولكن إعلان مشروع مارشال لإعادة بناء أوروبا عام ١٩٤٧ ، ثم بدء الحرب الباردة بين هذا التاريخ ، وتكوين حلف الأطلنطي عام ١٩٤٩ أديا إلى انهيار هذه التجربة .

وقد لعب الحزب الشيوعي الإيطالي دوراً متميزاً بين عموم القوى السياسية في الغرب ، فقد أعلن رئيسه تولياني في هذه المرحلة بالذات

نظيرية « تعلدية المراكز » في العالم الاشتراكي معترفاً بذلك بالمشروعية التاريخية لثورة الصين العظمى ، وكذا باستقلالية القرار ، وخصوصية الأهداف السياسية لليسار الوطني في كافة البلدان ، ثم تلاه الزعيم الراحل برلينجوير بإعلان نظرية « المهادة التاريجية » في نفس المرحلة التي دخلت فيها الدولتان العظميان في جو الوفاق بينهما تحت المظلة النوروية ، مما أدى إلى تقليل خطر الحرب العالمية من ناحية ، بينما جمد إمكانات التحول الاجتماعي الجذرية في عدد كبير من الدول من ناحية أخرى . وكان المقصود من هذه النظرية أبعد بكثير من مجرد وضع الصراع الطبقي في المقام الثاني من الأهمية ، بل إنه ذهب إلى السعي لتحقيق الاختلاف بين الاتجاهات التكوينية ، أو بعبير آخر بين مدارس الفكر والعمل التكوينية للأمة بشكل ثابت يمتد مدى طويلاً ، على أساس مشروع اجتماعي - وطني مقبول لدى الطرفين المكونين للمجتمع الوطني الذي تمكّن منه الجمود (الديمقراطية المسيحية والشيوعية في إيطاليا) . الديموقرالية والشيوعية في فرنسا ، ثم تحققت هذه الرؤية في الحلف الوثيق بين الاتجاه الكاثوليكي الديمقراطي - المحافظ وبين الحزب الاشتراكي في إسبانيا بفضل ورئاسة الملك خوان كارلوس ) . وقد انطلقت قوى الإرهاب موجة تلو موجة لتدمير هذه الصيغة ، وكان رمز ذلك اغتيالaldo Moro زعيم القطاع المتقدم في الديمقراطية المسيحية في إيطاليا إنذاراً لمن يفكرون في الخوض به .

ثم جاء اندلاع الحرب الباردة الثانية ابتداء من توقيع الرئيس

رونالد ريجان الحكم في الولايات المتحدة عام ١٩٨٠ فتوقفت العملية  
حتى حين .  
٤ - ٤

كيف يمكن إذن الجمجم بين إيجابيات هذه الرؤى المختلفة وخاصة  
مفهوم «الجبهة الوطنية» ثم «المهادنة التاريخية» من ناحية ، وبين  
تنوع بل وإعادة تشكيل البناء الداخلي المبكي للطبقات في عصر  
المرحلة الثانية للثورة الصناعية أي الثورة العلمية والتكنولوجية من  
ناحية ثانية ، وكذا التغيرات الهائلة التي طرأت على الموقف العالمي  
منذ عام ١٩٤٥ ؟ كيف نفيد من الفهم الجديد الواقعي لدور الجيش  
في الوطن ؟

من هنا انبثقت اتجاهات متعددة : أوطا ذلك الاجتهاد لتحديد  
مكانة الجيش في الأمة . ثم كان ظهور مفهوم الشعب العامل منذ  
سنوات قلائل وخاصة في إطار المائدة المستديرة السنوية «الاشراكية  
في العالم» التي تعقد منذ عشر سنوات في مدينة سافتات  
بيوغوسلافيا ، وهو مفهوم يسعى إلى توسيع رقعة الدائرة الشعبية  
لتضم عمال المدن وال فلاحين والموظفين والحرفيين والجنود والضباط  
وصغار المتعلجين والمثقفين ، بشكل يوازي مفهوم قسمى الشعب  
العاملة الذي صاغته ثورة مصر بقيادة جمال عبد الناصر في مرحلتها  
الثانية .

كانت تلك اتجاهات متعددة كما قلنا ، تكونت في مرحلة واحدة

من التاريخ ، أي مرحلة التحول الكبير بين عامي ١٩٤٩-١٩٧٣ .  
بغية فتح الثغرات لعملية تغيير العالم .

ومن هنا ، من هذه الأرضية انبثق مفهوم «الجبهة الوطنية المتحدة» الذي ينبع كافة هذه العناصر دورها التاريخي في صياغة مستقبل العالم . وبهذا الشكل يبدو تركيب الجبهة الوطنية المتحدة مختلفاً إلى حد بعيد عن الممارسات التي كانت سائدة حتى الآن ، وهذا الاختلاف يتمثل في وجهين :- الأول خاص بتركيب الجبهة ذاتها ، والثاني يتعلق باستمرار دوام الجبهة المتحدة ، أي ما إذا كانت المشكلة خاصة بالتكييك السياسي أم بالإستراتيجية السياسية .

فهذا عن تركيب الجبهة الوطنية المتحدة؟ ، من وجهة نظرنا فإن  
أمثل وأفضل تركيب داخلي للجبهة المتحدة إنما يتمثل في الربط بين  
مجموعتين أساسيتين مختلفتين ، أو مستويين من العناصر التكوينية ،  
وذلك على النحو التالي :

أ- إن المجموعة الأولى ، الأكثر تقليدا ، والمشكلة من العناصر التأسيسية التي يمكن القول إن المستوى الأول من الجبهة يتالف منها ، هي التي كانت موجودة في جميع الجبهات السياسية التي شكلتها قوى التحول والاشراكية ، وكذلك جميع القوى السياسية في واقع الأمر ، وكان منطلقها هو حقيقة أن الجسم السياسي الذي يعبر عن تمثيل أي تركيب مجتمعي لامة إما يتالف من عدد من المجموعات المتباينة : الطبقات الاجتماعية ، التجمعات الاجتماعية ،

الجمعيات الفرعية ، القطاعات والتجمعات المهيمنة ، والسياسية ، . . . الخ وهذا هو مكان الأحزاب السياسية ومنظمات اتحادات العمال ، والمنظمات المهنية ، والتعاونيات ، والمنظمات الشعبية والتعبئة الجماهيرية ، ولا تكمن هنا أية مشكلة ذات أهمية خاصة بالنسبة لتحليلنا على مستوى عملية التركيب ذاته ، ولكن المشكلة ستتشاءم عندما نناقش استمرار الجبهة المتحدة ذاتها ، أي ما إذا كانت ذات طابع تكتيكي سياسي ، أم إستراتيجي تاريخي ، كما نطرح هنا .

ب - والمجموعة الثانية من عناصر التكوين التي يشكل منها المستوى الثاني لتركيب الجبهة المتحدة ذات طابع أكثر دقة ، وأكثر خفاء ، حيث أنه يوجد في الجزء المغمور من جبل الجليد ، وذلك لأن هذا التجمع يتتألف من العناصر الكامنة وراء أوجه النشاط السياسي البادي على السطح مباشرة ، وهو بهذا كامن في الجذور السياسية لاستمرار المجتمع ، وللحودة التي ذكرنا أنها هي التي لها أهميتها بالنسبة للجدلية الاجتماعية ، وذلك عندما ندخل عصر عملية إدماج العالم : أي تكوين الأمم ومناطق الثقافات القومية في العالم ، وقد سبق أن شرحنا الطريقة التي تعمل بها عناصر استمرار المجتمع في الأمم ومناطق الثقافات القومية ، بالارتباط الوثيق المزدوج بين السلطة السياسية من جانب والثقافة القومية من جانب آخر على اعتبار أن ذلك هو محور استمرار المجتمع على مدى توالي القرون وتنامي مختلف أشكال ووسائل الإنتاج ، والنظم الاجتماعية السياسية

والإيديولوجية .

ولأنها حقيقة من حقائق الحياة ، كما أنها بالمثل حقيقة سياسية وتاريخية تلك التي نشاهدتها في الأمم ومناطق الثقافات والقوميات الكبرى في العالم وهي تلك المتمثلة فيها تفرزه هذه الأمم والمناطق من الاتجاهات الكبرى في التفكير والسلوك ، وهو ما يسميه الفرنسيون بتوفيق كبير « المدارس الروحية الكبرى » ، وهي التي تشكل القاعدة الأساسية التركيبية التي تقوم عليها رؤى التفكير ، ورهافة الحس القومي ، والعبرة دائمًا عن نفسها في مجال العمل السياسي ، وهو العمل الذي اتفقت مختلف الجماعات الإنسانية ( التجمعات الاجتماعية والعرفية التي شكلت أئمًا معينة ) على أن ترتبط مصيرياً ، وتتكافف وتتجمع في تكوين شكل من الوحدة الاجتماعية المركبة للغاية ، والتي أصبحت يطلق عليها اسم الأمة .

هذا التجمع أو المستوى الثاني من عملية تركيب الجبهة المتحدة سيشكل وبالتالي من التكتوريات ومن الرواد الممثلين بأمانة لهذه الاتجاهات الثقافية الرئيسة للتراث الثقافي - القومي ، وعلى سبيل المثال فإننا إذا ما تأملنا عن كتب الحركات الاشتراكية في عدد كبير من أمم الشرق ، أمس واليوم على حد سواء ، سنرى أنه يمكن تقسيمها بكل تأكيد إلى قطاعات أكثر راديكالية ، أو قطاعات أكثر توجهاً للحلول الوسط ؛ أو أكثر توجهاً للثورة .

ولتكنا سنجد أيضاً انقساماً محوريأً له تأثيره العميق داخل كل هذه

التقسيمات ، فهناك انقسام محوري بين المجموعات التي تتعمى للتيارات المختلفة للتراث الثقافي - القومي ، بعض المجموعات مرتبطة بالتوجه الغربي والتحدديسي ، وهناك قطاعات الاتجاهات الثقافية للتراث الثقافي - القومي في بلد معين ، بينما توجد تجمعات أخرى ذات جذور أعمق في التقليد القومي الأصلي لهذا البلد ، ومن ثم سيكون عندنا دعنة التحديث ضمن الاتجاه اليساري ، وهناك سلفيون ضمن نفس الاتجاه ، كما أنها ستجد الانقسام ذاته بين صفوف اليمين والرجعية ، وسنجد علينا أن نقبل أن يكون هناك في الدول ذات التراث المسيحي جماعات كبيرة بين قوى الاشتراكية التي تجده الآن ، وسوف تجد لفترة طويلة ، التوجيه والإلهام في الفلسفات المسيحية واللاهوت والأخلاقيات المسيحية ، كما نشاهد في دول مثل إيطاليا وإسبانيا وفرنسا - وألمانيا ، وأمريكا اللاتينية . . . وغيرها ، وفي الوقت نفسه نشاهد الظاهرة عينها في أقطار التراث الإسلامي في آسيا وإفريقيا ، وينطبق الشيء نفسه على الديانة البوذية في قارة آسيا . إن السلفيين ، والتحدديسين من جميع المعتقدات والأديان سيكون لهم إسهام في هذا المستوى التشكيلي الثاني عند تكوين الجبهة الوطنية المتحدة ، فهم من المكونات الأصلية والعميقة في التراث الثقافي - القومي .

ولنؤكد مرة أخرى أن هذا المستوى الثاني ، أو المجموعة الثانية من العناصر التكوينية كان محل تركيز شديد في تحليلنا نتيجة للتحرك

ال حقيقي والواقع الموضوعي للعمليات الجدلية الاجتماعية في عصرنا ، ولم يأت من خلال أي تحليل من تحليلات علم المعرفة ، أي أنه تم التوصل إليه عن طريق تحقيق الأداء الفعلي للنظم الاجتماعية - السياسية ، وليس عن طريق تأويل مذاهب القرن التاسع عشر عن الاشتراكية في الغرب .

ومن الأمور الهامة في هذا الصدد إدراك أن الجمع بين هاتين المجموعتين من العناصر التكوينية لهذين المستويين التركيبيين سوف يظهر مدى التفاعل المركب للغاية للقوى والتأثيرات ، وكذلك التداخل التبادل بين مختلف وحدات كل من هذين العاملين والمستويين .

وهذا النمط من التفاعل الجدلية هو الذي ينبغي أن نوطن أنفسنا على التعايش معه ، لأنه هنا ، وهنا فقط يكون التناقض الجدلية بالطبيعة تناقضًا غير معتمد ولا يفضي إلى اقسامات مانوية طارئة ، ولكن إلى عملية جدلية تكمل بعضها ببعضًا في الفكر والعمل على حد سواء .

وإذا ما تأملنا هذه الشبكة المركبة للغاية للعمليات الجدلية الاجتماعية التي تتشكل وفقها الجبهة المتحدة ، فإننا سوف نواجه داخل صفوف ما يسمى « باليمين » وكذلك ما يسمى « باليسار » بوجود قوتين رئيسيتين تشكلان التأييز والتناقض الجوهريين في كل من هذين المعسكرين : -

أ - القوى الأولى التي يمكن بل يجب تسميتها بقوى التزعة المحافظة سواء أكانت هذه المحافظة تتخفى وراء الحصر النمطي في إطار التحدث والتلاؤم مع ما يطلق عليه الشورة العلمية والتكنولوجية ، أم إذا كانت تلجأ ببساطة إلى المحافظة على التراث القديم .

ب - ومن الناحية الأخرى ، نجد القوى الراديكالية ، قوى التحول نحو الجذرية التي تسعى دوما إلى التغلغل في جذور العمليات الجدلية الاجتماعية وتقديم سياسة راديكالية قادرة على إعادة تركيب تأثير هذه الجذور الحقيقة على الحياة السياسية .

و عند نقطة الترابط بين هاتين المجموعتين من العناصر التكوينية والمتقاربتين جدياً ، يقف الجيش ويتخذ مكانه بصورة بارزة واضحة ، سواء أكان ذلك في الأمم العريقة أم في الدول القومية الحديثة ، وبينما تعكس الغالبية العظمى من الضباط - بطبيعة الحال - توازن القوى الاجتماعية ، السياسية في أي مجتمع معين ، فإن شاغلهم الأساسي ينصب على المحافظة على النظام في المجتمع ، وكذلك صيانة استقلاله في مواجهة قوى الميمنتة الخارجية ، إلا أنه أصبح واضحاً على نحو متزايد أن القوات المسلحة أخذت تكتسب تدريجياً ، في الوقت نفسه ، دوراً أكبر ومتزايداً في الشؤون الاقتصادية والعلمية ، والتكنولوجية ، وتحصل أيضاً وبشكل متزايد على استقلال ذاتي سياسي ، يصل إلى حد التصرف أحياناً باعتبارها

تشكل الطبقة السياسية للأمة بأسرها ، ويحدث ذلك بشكل خاص عندما تواجه الأمة بتهديدات وغزوـات أجنبية مباشرة ومتكررة ، كما كان الحال ، ولازال ، في مناطق التوتر الاقصى (منطقة غرب آسيا ، الشرق الأوسط ، وجنوب الصحراء الإفريـقية ، وكذلك منطقة المحيط الهادئ بنحو خاص )

وعلى أية حال فإن اتساع التجنيد الإجباري يشمل جميع أفراد الشعب بما في ذلك أغليـته من العمال وال فلاـحين والموظـفين الكـتابـيين وكذلك البرجوازـية الصـغـيرـة ، قد أثارـ السـؤـال : إلى أي حد يمكن للـقوـات المـسلـحة أن تـتطـور بحيث تـصبـح جـيشـاً للأـمة في الـظـرـوف التي تـتـولـي فيها الـقيـادـة ، بـصـفـة أـسـاسـية ، المـجمـوعـات الـاجـتمـاعـية - السياسيـة المـهيـمنـة ؟

كان ذلك على أية حال هو تـراث النـاصـرـية في مصر رـداً على سـؤـالـنا النـظـرـية والنـاسـيـة ، إلا أنه لا يـسعـ المرءـ إلاـ أنـ يـذـكـرـ فيـ هـذـا الصـدـدـ الأمـثـلـةـ الخـاصـةـ بـالـبـلـيـنـابـرـيـةـ ، وـالـمـسـيـرـةـ الـكـبـرـىـ ، وـقـرـكـيـاـ الفتـاةـ بـزـعـامـةـ أـتـاـتـورـكـ ، وكـذـلـكـ المـقاـوـمـةـ المـسـلـحةـ ضـدـ الفـاشـيـةـ فيـ أـورـوباـ ، وـبـرـونـ »ـ وجـهـةـ التـحرـيرـ الـجـزاـئـرـيـةـ ، وـفيـ المـقـابـلـ تـوحـدـ الجـوانـبـ السـلـبـيـةـ عـنـدـماـ تـبـدـيـ الـقـوـاتـ المـسـلـحةـ رـفـضـاـ عـنـدـاـ لـلتـكـيفـ منـ جـديـدـ حـسـبـاـ يـعـلـيـهـ الـرـاـقـعـ مـثـلـاـ حـدـثـ فيـ شـيـلـيـ وـبـرـتـغالـ .

وعـلـىـ الرـغـمـ مـنـ أـنـ الـقـوـاتـ المـسـلـحةـ تـقـفـ فيـ مـكـانـ القـلـبـ منـ الـنـادـجـ الـمـطـوـرـةـ الـجـديـدـةـ لـاستـرـاتـيجـيـاتـ الجـبـهـةـ الـمـتـحـدـةـ فيـ آـسـياـ

وإفريقيا وأمريكا اللاتينية وذلك في أشكال جد متنوعة من حيث الطرق والوسائل ، إلا أنها لم تدمج بعد في إطار النظرية السياسية والاجتماعية في شكلها السوي المعناد .

وفي الحقيقة ليس ثمت طريق مفروش بالزهور : فلاتوجد وصفة سحرية ، ولا منيع هاد ، ولا نظرية سياسية قادرة على التمييز السريع وبطريقة قاطعة بين هاتين المجموعتين ، ولكن هناك مع كل ذلك ، قاعدة ومحكأً رئيساً في التطبيق العملي السياسي ، ألا وهو الخط الجماهيري أي وسيلة ومدى نجاح السياسات التي يدعو إليها كل من الاتجاهات الرئيسة في أن تكون فعالة ومؤثرة بطريق أو بأخر ، في إحداث التحولات المحسوسة في حياةأغلبية الشعب العامل ومصيره ، على أن يكون بطريق لا يؤدي إلى تشويه الطابع القومي المحدد تاريخياً ، وكذلك عملية التركيب الوراثي للشخصوصية القومية ، إذ ينبغي أن يحدث العكس ، أي أن تساعد التحولات في تطوير هذه السمات .

مرة أخرى تأتينا المبادرة التاريخية - مفتاح فك الحصار - من الشرق الحضاري ، ومن مجموعة القارات الثلاث ، وليس أدل على أهمية وخطورة هذه الريادة أكثر من شراسة الهجوم الإستراتيجي السياسي - الحضاري المضاد لفكك الجبهة الوطنية المتحدة في المراكز ذات الإشعاع السياسي الرئيسة كما في مصر والصين واليابان والهند والبرازيل ومنطقة تنزانيا - زيمبابوي على سبيل المثال لا الحصر .

ولكن الباب مفتوح ، والتجارب ثابتة مستمرة ، بل وترداد ذكاء  
وحنكة من خلال هذه المعرك .



## الفصل العاشر

### ثقل الجيو- سياسة

١ - ان نقطة البدء الواقعية لدراسة إمكانات تغيير العالم ، لابد وأن تكون دراسة التكوين التاريخي ، ثم التطور الواقعي ، لكننا المجموعتين الرئيستين من الدول حول القطبيين الكبيرين - الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتي - منذ عام ١٩٤٥ .

وقد رأينا من خلال التحليلات السابقة تعدد التغيرات التي طرأت على تشكل العالم وبنائه الهيكلي منذ عام ١٩٤٥ ، وأنه رغم هذا أيضا ، مازالت الدولتان العظميان تمكناً بخيوط ميزان القوى العام في العالم في المستوى الشكلي الأكثر عمومية على أقل تقدير ، وقد رأينا أن هذا التوازن يؤدي بالفعل إلى محاصرة فرص إيجاد الحلول الواقعية للمنازعات الرئيسة المتصلة بل والمتلازمة في مناطق الصدام في الدائرة غير المركزية ، أي في القارات الثلاث كما حدثنا من قبل .

١ - ١

لقد من نظام التوازن العام بين الدولتين العظميين منذ عام ١٩٤٥ بعدة مراحل تمثل كل منها مستوى مختلفاً من حيث شكل التناقض ودرجة حدته دون المساس بالجذور .

أ - مرحلة تحديد مناطق النفوذ في الدائرة المركزية على وجه

## التخصيص خلال أعوام (١٩٤٥ - ١٩٤٧ / ١٩٤٩ ) .

وكان أساس التعامل بين الدولتين العظميين في تلك المرحلة يتمثل في « القوة الميدانية » لكل منها ، خاصة في القارة الأوروبية ، وبدرجة أقل في منطقة الشرق الأوسط وجنوب غرب آسيا ، فضلاً عن منطقة شمال المحيط الهادئ وشمال شرق آسيا ، وهما المقطنان للنたن تتقاطع فيها دوائر التأثير والنفوذ الثلاث الأمريكية والسوفيتية ثم الصينية ابتداء من السبعينات . وينبغي أن جو التحالف والوئام الذي فرض نفسه موضوعياً على الدول المعادية للفاشية بين عامي ١٩٤١ ، ١٩٤٥ ، ما كان له أن يستمر على نفس الصورة بعد زوال التهديد المشترك ، وبعد أن حل ترومان محل روزفلت الضالع في فهم معالم الموقف العالمي في رئاسة الولايات المتحدة معتمدًا على القوة النووية الجديدة وعلى أن بلاده لم تعرف الآثار التدميرية للحرب على أرضها ، ولم تنق طعم الاحتلال مثل جميع الدول المقاتلة الأخرى في المعسكرين .

## ب - مرحلة الحرب الباردة أعوام (٤٧ - ٤٩ / ١٩٥٧ ) :

اتسمت هذه المرحلة باندلاع موجة من الثورات ، وحروب التحرير ، والانقلابات السياسية والعسكرية في أوروبا وفي الشرق الأوسط وشمال إفريقيا وشبه القارة الهندية وجنوب شرق آسيا ثم كوبا .

أي أن الاستقرار النسبي الناجم عن الآثار المباشرة للحرب العالمية

بالنسبة للقارة الأوروبية سرعان ما تبدد وحلت محله ظاهرتان : أولاهما ، جاءت هذه المرة من الشرق والقارات الثلاث على شكل حركات وحروب تحريرية ، سواء لاقتلاع قواعد الاستعمار التقليدي (الجزائر - فيتنام - كوريا.. الخ) أو لصد التوغل المسلح للاستعمار الصهيوني الجديد في فلسطين . وتمثلت الثانية في تجميع الدول والقوى ذات النظم الاجتماعية المشابهة تلك، الواقعة في منطقة التوأمة العسكرية للاتحاد السوفيتي من ناحية - ثم جبهة الولايات المتحدة وكبار حلفائها الأوروبيين الغربيين من ناحية أخرى في أحلاف سياسية وعسكرية محددة (حلف الأطلسي أولاً عام ١٩٤٩ ، وبعد ذلك حلف وارسو في مايو ١٩٥٥ )

وقد اتجه كل من المعسكرين إلى مد نفوذه التنظيمي والجغرافي ، خاصة معسكر حلف الأطلسي إلى خارج الدائرة المركزية ، على نحو ما تمثل في محاولات إقامة حلف بغداد الذي حالت مصر دون قيامه فتحول إلى الحلف المركزي عام ١٩٥٤ ، الذي تتصدع عقب قيام ثورة العراق عام ١٩٥٨ ، ثم إقامة اتحاد دول جنوب المحيط الهادئ « الأنزويس » (سبتمبر عام ١٩٥١ ) ثم منظمة الدفاع عن جنوب شرق آسيا « السيانتو » (سبتمبر عام ١٩٥٤ ) ، بينما كان سعي الاتحاد السوفيتي محدوداً في نطاق ضم الدول الاشتراكية المتحالفة معه مثل فيتنام وكوبا ، وأنجولا و MOZAMBIQUE واليمن الجنوبي وإثيوبيا فيما بعد لا إلى حلف وارسو ، وإنما إلى مجلس التعاون المشترك للدول الإشتراكية (الكوميكون) الذي أنشئ بصورة مرنة في موسكو في يناير سنة

١٩٤٩ . ولكنه ظل متميزاً عن حلف وارسو السياسي والعسكري -  
الداعي .

### جـ- مرحلة التعايش السلمي ما بين عامي ( ١٩٥٧ - ١٩٦٩ ) :

وهي المرحلة التي بدأها خروشوف بعد المؤتمر العشرين للحزب الشيوعي السوفيتي ، وبوجه خاص بعد أن زال خطر التفوق التكنولوجي والإستراتيجي الأمريكي ، وقد شهدت هذه المرحلة القصيرة عودة إلى جو التشاور وقبول فكرة تعايش النظامين العالميين على أساس التعاون الاستراتيجي النسبي ، وقد شهدت هذه الفترة حلولاً سريعة وواقعية لعدد من الأزمات الكبرى مثل حصار برلين وأزمة الصواريخ الكوبية ، بيد أنها كانت أيضاً مرحلة اشتغال الحروب المجنوية الاستعمارية والصهيونية في فيتنام والشرق الأوسط على وجه التخصيص . كما أن التوازن النووي بين الدولتين العظيمين سرعان ما تحول إلى تفوق أمريكي واضح من جديد في نهاية عام ١٩٦٢ عندما بلغ عدد القذائف الأمريكية العابرة للقارات ٥٠٠ قذيفة مقابل ٧٥ قذيفة فقط للاتحاد السوفيتي وهو الأمر الذي دفع كلاً الطرفين إلى السعي جدياً للحد من مخاطر الحرب النووية .

وفي غضون تلك المرحلة أيضاً أعطى التدخل العسكري السوفيتي في تشيكوسلوفاكيا درساً للغرب أكبر من درس التدخل في المجر من قبل ، وهو أن موسكو لن تسمح للغرب منها كان الثمن بسلح أي

جزء من المظومة الاشتراكية في أوروبا ، وكان هذا الدرس يعني أن تحرش أي معسكر من المعسكرين بالأوضاع الداخلية في المعسكر الآخر يعني الاخلال بتوازن القوى المستقر ، ثم تلا ذلك افتتاح ألمانيا الغربية بعد وصول الاشتراكيين إلى الحكم على الشرق الأوروبي الاشتراكي بتشجيع من مناخ التعايش السلمي ، مما أزال أكبر عقبة أوروبية أمام مشروعات تحقيق الأمن الأوروبي ، وكان ديجول في فرنسا قد سبق برانت مستشار ألمانيا الغربية الاشتراكي إلى القيام بمبادرات مستقلة لتعزيز التفاهم مع الاتحاد السوفيتي وكذا الصين وخاصة بإدخال فرنسا في مصاف الدول النوروية .

## - ٥ -

### مرحلة الوفاق من عام ( ١٩٦٩ إلى عام ١٩٨٠ ) :

كانت هذه مرحلة الواقعية السياسية الدولية بمعنى الكلمة . ذلك أن الرئيس الأمريكي نيكسون وقد أدرك تفوق الولايات المتحدة في كافة المجالات قرر وضع حد لحرب فيتنام بالتراجع أمام القوى الشورية هناك عام ١٩٧٣ ، وركز على الحد من خاطر الحرب النوروية ، أولاً بالتفاهم بين الدولتين النورويتين العظميين من خلال محادثات سولت الأولى سنة ( ١٩٦٩ ) ، ثم البدء في محادثات سولت الثانية أثناء زيارة نيكسون لموسكو عام ( ١٩٧٢ ) ، وقد وجد نيكسون في ذلك كله طرفاً واقعياً واعياً في شخصية الرئيس السوفيتي بريجنيف ، وفي الوقت نفسه سعى الرئيس الأمريكي للتقليل من عدد الدول الذرية المتوسطة ( الصين ، فرنسا ، بريطانيا ) .

وجاءت حرب أكتوبر في الشرق الأوسط عام ١٩٧٣ لكي تشكل عاملًا مركزيًا في الاستقطاب لمجموعة التناقضات والمؤثرات الجديدة في قلب مرحلة الوفاق ، وخاصة بعد ما ترتب عليها من تحول البترول من سلعة إلى سلاح ، وتأثير ذلك على اقتصاديات الدول الصناعية المتقدمة في الغرب الأوروبي ، وبدرجة أقل في اليابان . وقد سجل الرئيس نيكسون الإنجازات الثلاثة الرئيسة للولايات المتحدة أثناء رئاسته وذلك في خطاب استقالته الرسمي بعد اضطراره لترك السلطة ، في أغسطس عام ١٩٧٤ بأنها : العمل على إعادة الصين ربع المعمورة ، إلى إطار الحياة الدولية ، وإنهاء جو الصدام مع الاتحاد السوفيتي ، والبدء في طريق حل التناقضات بالوسائل السلمية على أساس ميزان القوى الواقعي ، وأخيراً احتضان العالم العربي بعد مرحلة من العداء المتصل ، وذلك اعترافاً بـ مكانته بعد حرب أكتوبر .

- ٦ -

### مرحلة الحرب الباردة الجديدة عام ( ١٩٨١ ) :

بدأت هذه المرحلة بمجرد تولي الرئيس ريجان رئاسة الولايات المتحدة في التاريخ المذكور . وهدفها هو استعمال تقدم الولايات المتحدة المائل في مجال الاقتصاد والتكنولوجيا لإعادة بناء التفوق العربي - الاستراتيجي الأمريكي من جديد بعد ما أحدثته فيتنام من هزة عميقة في وجdan الجبروت الأمريكي داخلياً وعالمياً ، وقد ترتب على هذه السياسة عدة نتائج مازالت تتفاعل أمامنا في اتجاهات

متباينة : إحياء الاعتزاز الوطني والشعور بالتفوق لدى الشعب الأمريكي ، وخاصة جيل الشباب منه ، الذي رأى في قيادة ريجان تحقيقاً لحلم الآباء المؤسسين لأمريكا المستقلة ، وتجسيداً لمشروع وطني أو تجديداً للمشروع الحضاري الغربي - الأمريكي الكبير ، ثم تولى أندرو بوف رئاسة الاتحاد السوفيتي وسعيه الذكي لتقليل حدة التوتر مع الصين من ناحية ، ومحاولة إحداث ثغرة بين أوروبا الغربية والولايات المتحدة وذلك بالتنديد بالطابع الاستفزازي لسياسة ريجان الإستراتيجية ، خاصة في البعد الجديد الذي أطلق عليه « حرب النجوم » أي نشر تكنولوجيا التسلح المتقدمة في الفضاء . ثم الفاعلية المتزايدة لسلاح الغذاء ، وأدوات الدعم المالي والاقتصادي الدولي تحت السيطرة الأمريكية للعديد من دول القارات الثلاث ، وأخيراً رد الفعل العكسي أي إدراك قطاعات واسعة من الرأي الأمريكي والأوروبي لصحة شعور الدول الاشتراكية والقارات الثلاث بخطر حرب نووية جديدة يمكن أن تقضي على البشرية .

ومن هنا بدأت المحاولات الأولى لإيجاد نوع من تجديد روح التفاوض بطريقة لم تتحدد بعد ، قد تترنح فيها أساليب مرحلتي الحرب الباردة والوفاق معاً .

1

وينتقل بنا التحليل الآن إلى ساحة دراسة المتغيرات التي طرأت على مختلف المناطق الجيو- سياسية ، وعلى القطاعات المختلفة من العالم

المعاصر ، ابتداء من الجدلية الاجتماعية في الدائرة الداخلية أي تفاعل القوى داخل الدولة - الوطن ، وداخل المنطقة الجيو- ثقافية ، والجيو- سياسية ، وعلى أساس تأثر هذه الوحدات السياسية - الاجتماعية المختلفة بتطور علاقات القوى بين الدولتين العظميين عبر المراحل التي ذكرناها آنفاً .

١ - ٢

### تطور قطاع الاستعمار في العالم الغربي :

إن تطور الاستعمار ، من الاستعمار التقليدي إلى الاستعمار المهيمن يعد من أهم معالم النظام القائم حالياً في العالم ، فقد تصدعت الإمبراطوريات الاستعمارية التقليدية ، إنجلترا ، فرنسا ، المانيا ، إيطاليا - بلجيكا - هولندا - والبرتغال من جراء الخسائر الفادحة التي لحقت بها أثناء الحرب ، ثم وبشكل خاص نتيجة مباشرة لانطلاق الثورات والخروب التحريرية الوطنية بشكل فعال في أرجاء آسيا وإفريقيا .

ثم إن التراكم الهائل للأسلحة في أهم الدول الصناعية المنتصرة ، وخاصة الولايات المتحدة أدى إلى نشأة المؤسسة الصناعية - العسكرية ، أي إلى الارتباط العضوي بين أكثر القطاعين الاجتماعيين تقدماً من حيث تركز القدرات المالية والتنظيمية وكذلك العلمية والتكنولوجية بحيث أصبح هذا القطاع هو المسيطر الفعلي

على جهاز الحكم في الولايات المتحدة ثم في حلفائها في حلف الأطلسي .

ولكن كيف تستعمل هذه الطاقة الجديدة المائة في العصر الذي اتسعت فيه رقعة حروب التحرير ؟

الحق أن المجموعة الصناعية - العسكرية هي التي دفعت بالثورة الصناعية إلى مرحلتها الثانية ، مرحلة الثورة العلمية والتكنولوجية بما كرسته من ميزانيات وحقول تجاري لأحد لها أمام تطور البحث العلمي وتطبيقاته التكنولوجية وكانت هذه المؤسسة وبشكل جدي في المقام الثاني ، أكثر المؤسسات الاجتماعية إفاده من الثورة العلمية والتكنولوجية .

ومن قلب هذه المؤسسة الجديدة تكونت بالتدريج مجموعة من الأفكار مؤداتها أن الأمر قد حان لبسط سيطرة شاملة على كل معالم الحياة وقطاعات النشاط ، وليس فقط على اقتصاديات الأقطار التابعة . بل إن الاستعمار المهيمن من واجبه أن يقدم المنهج التفصيلي لمختلف أنواع التنمية ، كي يسيطر عليها بالتمويل والخبرة الفنية والمساندة الظاهرية بحيث يمكن أن يبعدها عن أهداف التغيير الشوري للمجتمعات التابعة ويقتل فيها تماما كافة الطاقات التي يمكن توظيفها في احداث تغيير شامل للعالم .

كانت هذه الأفكار المركزية - المحاصرة بالاحتواء دون القهر المباشر هي رسالة كتاب لعله أهم ما ألف حول الإمبريالية منذ كتاب لينين

الشهير ، وقد وضعه روبرت ماكنارا رئيس البنك الدولي آنذاك وزعيم دفاع الولايات المتحدة إبان اشتعال حرب فيتنام بعنوان «جوهر الأمان» ، وفيه تناول ماكنارا أسباب الفشل في فيتنام ليخطط مسار النجاح في عملية الميمنة على العالم على الصورة التي ذكرناها

وهكذا إذن تكون الاستعمار المهيمن حول مركزه الأولي الولايات المتحدة الأمريكية ، بعد عام ١٩٤٥ ، وخاصة بعد تصفية الاستعمار التقليدي الذي كانت تزعمه إنجلترا وفرنسا وألمانيا وإيطاليا واليابان . لقد غزت هذه الدول وتطاحت في حرب أعوام ١٩١٤ ، ١٩١٨ ، ثم في الحرب العالمية أعوام ١٩٣٩ - ١٩٤٥ ، وخرجت من هذه الحروب في حالة بالغة من الإهانة .

وهنا بدأت الولايات المتحدة تحتل مكانة الإمبراطورية المركزية في الغرب وفي قطاعات كبيرة من العالم ، ففي سنة ١٩٤٥ احتلت ألمانيا واليابان ، ونشرت قواuderها وقواتها وطرق اتصالاتها عبر غرب أوروبا وجنوبها حتى اليونان وتركيا في عام ١٩٤٧ ، وهذا هو النظام الذي كرسه حلف الأطلسي بقيادة أمريكية عام ١٩٤٩ ، ثم دخلت الولايات المتحدة في حرب ضارية للسيطرة على كوريا لمدة ثلاثة أعوام بدءاً من عام ١٩٥٠ ؛ كما تولت قيادة الحرب ضد الحركة الشورية التحريرية في فيتنام من عام ١٩٦٥ إلى عام ١٩٧٣ . وقد تشعب التحرك الأمريكي إلى درجة بعيدة : القضاء على نظام الرئيس آرلينز في جواتيela عام ١٩٥٤ ، إزالة قوات حربية في لبنان للمرة الأولى

عام ١٩٥٨ ، محاولة غزو كوبا في خليج المكسيك ؛ التدخل لفرض نظام حكم موالي في زائير بعد خروج بلجيكا من عام ١٩٦٠ إلى عام ١٩٦٤ ، تفكك قواعد الصواريخ السوفيتية في كوبا سنة (١٩٦٢) ، قلب النظام في سان دومينجو سنة ١٩٦٤ ، وقبل هذا وذاك القضاء على حكم مصدق الوطني في إيران وإعادة الشاه أksam (١٩٥٣ - ٥١) ثم الحرب الواسعة في فيتنام ولاؤس وكمبوديا ، بالإضافة إلى التدخل المتصل السياسي والاقتصادي والدبلوماسي والإستراتيجي في حروب إسرائيل ضد مصر وسوريا والأردن وحركة التحرر الفلسطينية ثم لبنان من عام ١٩٤٨ حتى يومنا هذا ، وسلسلة محاولات ضرب أنظمة الحكم الوطنية في العديد من بلدان القارات الثلاث من قلب نكرهوما في غانا مروراً بتحطيم سوكارنو في إندونيسيا وقلب نظام الليندي في شيلي إلى غزو جرينادا عام ١٩٨٣ .

وقد صاحب هذا الانتشار للهيمنة الإمبريالية تقدماً جديداً هائلاً في الأسلحة الاستراتيجية التقليدية والنووية ، مما اضطرّ الاتحاد السوفيتي إلى الدخول في سباق للتسلح . وقد زاد من خطورة الأمر أن الولايات المتحدة ، من الناحية الجيو-سياسية تمثل منطقة متصلة من الناحيتين السكانية والجغرافية بين المحيطين الرئيسين الأطلنطي والمادي ، وعلى الضفة الأخرى من كليهما يوجد أهم مركزين للتركيز السكاني والإنتاجي في العالم ، ففي قطاع المحيط الأطلنطي نجد

الولايات المتحدة وأوروبا ؛ وفي قطاع المحيط الهادئ نجد الولايات المتحدة وآسيا الشرقية والوسطى وجنوب شرق آسيا وكذلك دائرة إستراليا ونيوزيلندا في جنوب المحيط الهادئ . أي أن هذه المركبة الجغرافية الفريدة من نوعها في العالم جاءت لتضاعف من تأثير عوامل التقدم والهيمنة الأخرى .

٢ - ٢

### تطور قطاع الاشتراكية في العالم .

أ) خرج الاتحاد السوفيتي من الحرب العالمية الأخيرة متتصراً من الناحيتين الحربية والسياسية ، وإن كان في حال من الضعف النسبي في كافة المجالات الأخرى السكانية (إذ تراوح عدد الضحايا بين ٢٠ ، ٣٢ مليون حسب التقديرات المختلفة ) ؛ وفي المجالات الاقتصادية بعد تدمير معظم المدن في القطاع الأوروبي غرب الأورال ، وتفكيك الصناعات ونقلها إلى سيبيريا وآسيا الوسطى ؛ والمواصلات فضلاً عن ان موقعه الجغرافي - الجيوسياسي هو موقع القارة ذات الحدود المتراوحة ، ومعظمها متاخم للدول غير حليفة أو صديقة في آسيا خاصة بعد نشوب النزاع الصيني السوفيتي ، منذ عام ١٩٥٩ / ١٩٦٠ حتى القطيعة النهائية في مايو سنة ١٩٦٥ .

وقد عمد الاتحاد السوفيتي أولاً وقبل كل شيء إلى تأمين حدوده الغربية ضد تكرار غزوة حربية جديدة بقيادة حلف الأطلنطي ؛ ومن هنا كان تكوين الكتلة الاشتراكية في أوروبا الوسطى والشرقية بقيادة

الأحزاب الشيوعية الموالية للاتحاد السوفيتي ، كما بدأ الاتحاد السوفيتي يعيد بناء اقتصاده الصناعي التقليدي والمتقدم معاً ويجدد تسلیح وتنظيم جيشه ، ثم سعى سعياً حثيثاً لكي يلتحق بالتحدي الأمريكي في مجال التسلح النووي وغزو الفضاء . وقد سبب هذا المجهود الهائل ضغطاً متواصلاً على قطاع الإنتاج الاستهلاكي كان لا بد منه في هذه الظروف التاريخية القاسية .

وقد ترتب على هذه العوامل بالإضافة إلى العوامل المناخية شديدة البرودة أن اتجه الاتحاد السوفيتي إلى استيراد القمح بكميات متزايدة خاصة من الولايات المتحدة منذ أواخر عهد خروتشوف بحيث أصبح هذا البعد عاملاماً في صياغة القرار وتسلّك الاتحاد السوفيتي بضرورة التعايش السلمي والوفاق بوصفها ضرورة حيوية معنى الكلمة وليس مجرد ضرورة سياسية إيديولوجية .

ولا شك أن هذه الأسباب جعلت الاتحاد السوفيتي شديد الحرص على الدعم غير المحدود للثورات السلطانية والتحريرية منذ بداية السبعينيات اللهم إلا تلك التي ارتبطت معه بمعاهدات سياسية وعسكرية ثابتة ؛ وجعلته يتخذ من جميع النازعات التي قد تؤدي إلى مواجهات عسكرية مواقف تسمى بهذا الحرص ، وقد تأكّدت هذه المعانوي الجديدة ، مصحوبة بقدر أكبر من الحرارات الداخلية ابتداءً من المؤتمر العشرين للحزب الشيوعي السوفيتي عام ١٩٥٦ .

( ب )

ثم بدأت حركة التنوع والشعب داخل العالم الاشتراكي ، ابتداء من خروج يوغوسلافيا سنة ١٩٤٨ عن إطار الرعامة السوفيتية ، واختارت لنفسها طريقاً مستقلاً محايداً بين المعسكرين ، يسعى أيضاً إلى التأليف بين القوميات المختلفة وتحقيق معدل متقدم من الإنتاجية الاشتراكية بواسطة سياسة التسيير الذاتي .

ثم كانت أزمة البانيا مع الاتحاد السوفيتي وحلف وارسو ، إذ رفضت البانيا التسديد بستالين وطردت من الكتلة الاشتراكية السوفيتية سنة ١٩٦١ ، وظلت متحالفة بذلك مع الصين اقتصادياً وإيديولوجياً بين عامي ١٩٦٨ و ١٩٧٨ .

( ح )

ولكن الحدث الأكبر والأكثر أهمية هو تطور الصين بعد انتصار حرب التحرير الكبرى وإقامة جمهورية الصين الشعبية في أول أكتوبر عام ١٩٤٩ ، وهي تطوي على إمكانية هائلة : وحضارتها تمتد بلا انقطاع عبر خمسين قرناً من الزمان ، وكتافة سكانية تمثل ربع الإنسانية ، ثم وحدة وطنية تؤكد معاني التضامن الاجتماعي لشعب الصين وبه أقلية ضئيلة لكنها فعالة غالبيتها من المسلمين في مناطق الحدود الغربية والجنوبية . إن عنصر القوة المفترد للصين في هذا المجال كان ولا يزال أن ثورة الصين التي إمتدت نصف قرن كانت ثورة وطنية تحريرية بمعنى الكلمة أولاً بقيادة كومناتاج صن يات صن

ثم بقيادة الحزب الشيوعي الفتى منذ عام ١٩٢٣ إلى عام ١٩٢٧ الذي أسسه شين دوكسيو ثم تولت زعامته قيادة مركزية برئاسة ماوتسى تونج وشوان لاي وشوه في الأساس . كانت ثورة الصين ثورة وطنية تحريرية في الأساس ، اختارت دائمًا وعلى التوالي خط الانغماض في الجماهير أي خط الجبهة الوطنية المتحدة بمعنى الكلمة وذلك بالرغم من شراسة حروب الماريشال سيانج كاي شيك صدتها ، وهو الخط الذي نبع بشكل طبيعي من كون الصين مركزاً للدائرة الآسيوية للشرق الحضاري التأليفي التجمعي من النواحي الاجتماعية والسياسية والفكرية .

ومع ذلك ، كانت السلبيات هائلة : فقد توقف التقدم العلمي والتكنولوجي منذ القرن السادس عشر ، وظل النظام الطبقي الاستبدادي قائماً في أرجاء البلاد بدعم من التفسير التقليدي لفلسفة كونفوشيوس وأباطرة الصين ، والهيكل الصناعي منحصر في المدن الساحلية على المحيط الهادئ ، وفي منطقة العاصمة القديمة فان كينج وبينها وبين بكين ، وفي بعض أنحاء منشوريا في الشمال بعد الغزو الياباني ؛ والأمية منتشرة على أوسع مدى فضلاً عن تفشي الأوبئة والفيضانات التي كانت تؤدي بحياة مليونين ونصف مليون مواطن كل عام تقريباً .

وقد استطاعت ثورة الصين الوطنية بقيادة الحزب الشيوعي أن تتحمّل هذه الصعاب وأن تقيم مجتمعاً متساوياً تقدم بسرعة هائلة في بعض

القطاعات الطبيعية إلى أن جاءت الثورة الثقافية وخاصة في مرحلتها الثانية لتفتك بالطلاسم السياسي والثقافي باسم معاداة البير وقراطية . وكان لابد من تعديل المسار . وهذا ما قررته القيادة الجديدة حول وينج شيئاً وينج ، الوريث الحقيقي للقيادة الثلاثية القديمة ، عندما أقرت سياسة « التحديثات الأربع » وهي حسب ترتيب الأهمية تحدث الزراعة فالصناعة ثم العلم والتكنولوجيا وأخيراً الدفاع .

وقد اقترنت هذه السياسة الجديدة ببدء المحادثات الودية من جديد مع الاتحاد السوفيتي ، في الوقت الذي اختارت فيه الصين اليابان شريكاً أول في عملية التحديث ابتداء من معاهدة عام ١٩٧٨ ، كما قررت توسيع رقعة المعاملات مع القارات الثلاث وجموعة عدم الانحياز أسوة بالولايات المتحدة وأوروبا الرأسمالية والإشتراكية معاً .

٣ - ٢

### مناطق التأثير الجديدة في القارات الثلاث :

أ) تعتلي اليابان مكان الصدارة في سلم التجارب الإائدة من حيث التفرد بالنمط الذي قدمته منذ عصر ميجي وخاصة بعد عام ١٩٤٥ ، وكذلك من حيث تأثيرها على الاقتصاد العالمي المعاصر .

إن دراسة خصوصية اليابان موضوع واسع في حد ذاته ، وإن كان لا يهد لنا من إيجازه .

ذلك أن المجتمع الياباني المتركز في الجزر الثلاث الرئيسة وحولها عشرات الجزر الأخرى ظل مbenai عن التوغل الأجنبي حتى سنة 1856 عندما فرض الأسطول الأمريكي بالقوة فتح ميناء نجازاكي ، وقد استطاع هذا المجتمع المغلق أن يتغلب على الطبيعة الشاقة التي تواجد فيها بفضل صياغة نمطه المفرد من الوحدة التكوينية ، بحيث أصبحت الأمة في عصرها الحديث ، وكذا كل مؤسسة ووحدة تكوينية فيها لا تتحرك إلا بعد أن ينضهر القرار أو الاتجاه في بوقة الإجماع ، أو على الأقل المواقفة الضمنية الاجتماعية . ومن هنا استطاعت اليابان أن تفتح على كافة معطيات العالم الحديث منذ عصر ميجي ، فتسوعها ثم تعيد صياغتها بشكل يناسب تراثها الفريد في التعبئة الوطنية الشاملة ، حتى استطاعت أن تقدم في كافة المجالات الإنتاجية والصناعية والابتكار التكنولوجي وتقنية فتح الأسواق التجارية الخارجية مع وضع فكرة تراكم الأرباح في المقام الثاني تماما ، بينما احتل توظيف الأرباح في البحث العلمي والتطبيقي بعيد المدى المقام الأول .

إن الترسانة الرأسالية الصناعية والتكنولوجية اليابانية وهي القوة الثانية في العالم الرأسالي تعمل بأسلوب «النظام الإقطاعي العسكري» من حيث تنظيم العمل وال العلاقات الاجتماعية المتصلة به مهتمدة بسلم من القيم الوطنية والتراثية عميقية الأثر في كافة المجالات .

استطاعت اليابان بهذه الروح أن تتعدي مأساة ضربها بالقنابل الذرية وإحرق عاصمتها طوكيو عن آخرها بالقنابل في نهاية الحرب العالمية . وكان ولايزال القرار الوطني المركزي هو أن تفادي اليابان كل ما من شأنه أن يؤدي بها إلى ساحة تصدامات قائمة أو كامنة ، مكتفية بالرؤية الإستراتيجية التي فرضها عليها الجنرال ماك آرثر وكرستها المعاهدة الأمريكية - اليابانية في إبريل سنة ١٩٥٢ ، بعد تعديل الدستور في مارس سنة ١٩٤٦ على أساس ديمقراطي ؛ وفي مقابل ذلك ركزت اليابان كافة طاقاتها لتحقيق مشروعها الوطني الكبير ، أي أن تكون أكثر الدول الصناعية والتكنولوجية فاعلية في الإنجاز والقدرة على الابتكار والإبداع الذاتي . إن نجاح هذا المشروع مرة أخرى مع الاحتفاظ بأقل قدر ممكن من القوة العسكرية الدفاعية جعل من اليابان دولة عظمى من نمط جديد في الوقت الذي اختارت الصين العلاقة لنفسها طريق عدم ممارسة طقوس وأنماط الدولة الاستراتيجية العظمى المهيمنة .

ويكفي هنا أن نذكر أن اليابان أصبحت ثاني قوة في إنجاز المشروعات الكبرى الجديدة في القارات الثلاث كما هو الحال في العالم العربي وإفريقيا وأمريكا اللاتينية ، وبطبيعة الأمر فإن لها الدور الأول في جنوب شرق آسيا .

( ب )

وفي نفس المرحلة ، ولكن في الطرف الآخر أي في الدائرة الثانية

للشرق الحضاري (العالم العربي) وهو قلب الدائرة الحضارية - الثقافية الإسلامية في آسيا وإفريقيا ، بدأت تجمع معايير تكوين مركز جديد للقوة والتأثير في العالم . لقد تفجرت مجموعة الثورات الوطنية التحريرية في العديد من الدول في مصر ، وسوريا ، والعراق ، واليمن ، وليبيا ، والمغرب ، على وجه التخصيص ، ثم الحرب التحريرية البطولية التي أدت إلى انتصار الجزائر ، والمقاومة الفلسطينية . ثم حركة الوحدة العربية ابتداء من إيديولوجية البعث وكذلك من الطبقة السياسية والحركة الوطنية في مصر التي اتجهت إلى إنشاء جامعة الدول العربية سنة ١٩٤٥ ، وهي الحركة التي تلقت دفعة كبيرة بقيادة جمال عبدالناصر ليس فقط في التجربة الأولى للوحدة العربية على شكل « الجمهورية العربية المتحدة » من عام ١٩٥٨ إلى عام ١٩٦٢ ) ، ولكن أيضاً في دعم القوى لحرب التحرير الجزائرية وثورة اليمن وحرب تحرير جنوب اليمن ودعم حركة فتح ومنظمة التحرير الفلسطينية ، وفوق هذا وذاك حروب مصر العربية ضد الدولة الصهيونية والدول الاستعمارية المساندة لها . وتلك مسيرة طويلة وشاقة بلغت ذروتها رغم التناقضات والأخطاء الجسيمة في حرب أكتوبر عام ١٩٧٣ ، التي كادت تستقطب القوة العربية حول قيادة مصر في حلف مع سوريا وتقود استعمال سلاح البترول في اتجاه تحقيق نظام اقتصادي عالمي جديد .

ثم جاءت المجمعة الإستراتيجية المضادة الشاملة سياسياً

وحضاريا ، وكان المدف منها حماصرة مصر ، وإشعال الحروب والمنازعات بين مختلف الدول العربية في الشرق والمغرب ، وفوق كل هذا تهجير البترودولارات إلى أسواق الولايات المتحدة وأوروبا الغربية المالية ، ثم فرض سياسة الإنفتاح الاستهلاكي على مصر لكسر شوكة الاقتصاد الوطني حول القطاع العام وإنشاء اقتصاد مواز طفيلي تقوده الرأسمالية السمسارية واستنزاف الطاقات البشرية والكادر السياسي بالتهجير واسع النطاق إلى الخارج . وقد ترتب على هذه الضربة المحكمة المتصلة ، التي لاتزال في أوجها - رغم محاولة حماصرة عدد من الأخطاء - إجهاض المغزى الحضاري لحرب أكتوبر وإبعاد خطر تكوين قوة عربية فعالة على الساحة العالمية .

وهنا أيضا تلعب الجيو-سياسة دورا هائلا بشكل مباشر ، فالعالم العربي هو أقرب قطاعات الشرق الحضاري إلى خط النار حول البحر الأبيض المتوسط وعلى صفته الشهالية قواعد حلف الأطلنطي الإستراتيجية ، بينما يحيوب الأسطول السادس الأمريكي هذا البحر الضيق بأسلحته النووية فضلا عن استحداث قوة الإنتشار السريع للتدخل في هذه المنطقة في حالة الضرورة . كما أن مصر بالذات ، المفتاح والقائد والرأس ، للعالم العربي وهي الأمة المحاصرة صحراءيا المتفجرة سكانيا تعد نقطة الضغط الأكبر في مناطق تقاطع النفوذ والتأثير الثلاث ، وخاصة الدائرين الأمريكي والسوفيتي . وفرق هذا وذاك تمثل الدولة الصهيونية ترسانة هجومية جباره تتمتع

بتأييد ودعم أهتم قوى الغرب الحضاري باستثناء القطاع الاشتراكي .

( ح )

وندرج في التحليل إلى ظاهرة هامة للتأليف بين عدد كبير من الدول الوسطى والصغيرة في القارات الثلاث أساساً لأنها ظاهرة « مجموعة دول عدم الانحياز » .

بدأت هذه الحركة من مؤتمر باوندونج ثم انتقلت إلى حركة الحياد ، بما في ذلك الحياد الإيجابي المناهض للاستعمار إلى أن تم الاتفاق على خط عام يحاول أن يبعد مجموعة الدول الإفريقية والآسيوية ويوغوسلافيا وقلة محدودة من دول أمريكا اللاتينية عن الأحلاف العسكرية وبالتالي عن بوقعة التصادمات المباشرة .

وكان الرواد الثلاثة الأول مصر والهند ويوغوسلافيا يملكون تاريخاً حافلاً من النضال من أجل الاستقلال والتقدم الاقتصادي والاجتماعي بعد الحرب العالمية ، ثم انضمت إلى هذه المجموعة التكوينية مجموعة لاتقى عنها من حيث الأهمية الريادية في مجال الاستقلال ( الجزائر - تانزانيا - غينيا - كوبا - إلخ ) ، ثم جاءت موجة تلو موجة من الأعضاء الجديد ومعظمهم على صلة وثيقة بالعسكر الغربي ، بينما تمثل القلة إلى الكتلة السوفيتية ، ورأى النقاد أن هذا التكوين غير طبيعي ، وأنه يضعف من إيجابية المجموعة في المجال الدولي ، إلا أن التجربة أثبتت سنة بعد سنة أن مجموعة دول عدم الانحياز أفسحت

بالفعل مجالاً للتعبير عن وجדן الأغلبية الصامتة في العالم ، وذلك في اتجاه يهدف إلى سيادة العقل والواقعية في السياسة ، وحل المنازعات بطريقة سلمية ، وتخفيض مستوى التسلح والدعوة إلى نبذ السلاح النووي ، كما أنه شجع التجمعات الإقليمية الجيزة - ثقافية على التقدم باجتهادات هامة كما حدث في نيكاراجوا والسلفادور وفي حرب الخليج وفي أفغانستان .

( 5 )

وهناك عدّة دول وسيطة ، داخل هذه المجموعة وخارجها بدأت تلعب دور الوساطة السياسية ، بينما تقدّمت في مجال التنمية الاقتصادية بشكل ملحوظ جعل منها مراكز قوى محكمة في مستوى وسيط يواكب إمكان تشكيل نظام عالمي حول مراكز ثلاثة في مستقبل متوسط المدى ، وهكذا تبدو دول مثل الهند والبرازيل ، وقد تلحق بها دول أخرى مثل إسبانيا ودولتي كوريا لـ استطاعتها التقارب ودولتي ألمانيا ، وفيتنام بعد حل قضية كمبوديا والمكسيك ونيجيريا - بالإضافة إلى العالم العربي حول مصر بعد تصفية مرحلة الحرب في الظلام المصطمعة ؟

• • •

وسوف نعود إلى هذه العناصر - الحركة ذات الفاعلية ، على مستويات مختلفة ، في الموقف الدولي إذ نراها تلعب دور الفاعل الرئيس - بوصفها « وحدات التحليل والعمل الرئيسة في تشكيل الرؤى المختلفة لغير العالم » .

الباب الثالث  
التحديات والرؤى

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

## الفصل أحادى عشر

### أزمة العالم - أم تغيير العالم؟

صيحة «الأزمة» تتعالى ، من قلب عواصم الدول الكبرى ، ومن أرض المناطق الصناعية المتقدمة ، ومن المجتمعات الاستهلاكية التي لا تعرف ظاهرياً أي معنى من معانى الأزمة ، اللهم إلا ما تشير إليه معدلات الزيادة المطردة في البطالة ، خاصة في أوربا الغربية ، غير أن «الأزمة بالمعنى الفلسفى الدقيق - أي عجز الإنسان ، أو المجتمع ، عن أن يواجه التعايش مع ظاهرة محددة ، دون أن يقتضي هذا التعايش بالضرورة التغلب على جوانبها السلبية - تبدو بعيدة . إن دولاب الإنتاج والاستهلاك ، والتبادل ، وكذلك انتشار المعرفة والعلم - بواسطة الإعلام ووسائله الحديثة الالكترونية واسعة الانتشار - مطرد ، فضلاً عن دوام التأثير على سائر مناطق العالم .

إلا أن هناك ظواهر عديدة تشير إلى أن خللاً ماقد اعترى العملية كلها . وقد حاولت مجلة « ذي ايكونوميست » The Economist · البريطانية ، التي تكاد أن تكون أوسع المجالات تأثيراً في العالم الغربي وفي دوائر الاقتصاد على مستوى عالمي أن تقيس مسألة « السعادة » في نهاية عام ١٩٨٣ ، وعلى وجه التحديد في العدد الخاصل بعيد الميلاد يوم ٢٤ ديسمبر ١٩٨٣ في ملف لفت الانظار باسم « النيرفانا (أي الفردوس) بالأرقام » . وقد تناول هذا الملف دراسة المؤشرات الاقتصادية ، والاجتماعية ، والثقافية ، والصحية ،

والمناخية ، والسياسية ، في ثلاث وعشرين دولة في مختلف القارات ، ومن مختلف الأحجام والأنظمة : الولايات المتحدة ، واليابان ، وألمانيا الغربية ، وفرنسا ، وإنكلترا ، وإيطاليا ، وكندا ، واستراليا ، والسويد ، وأسبانيا ، وسويسرا ، والمملكة العربية السعودية ، وأسرائيل ، وكينيا ، والاتحاد السوفيتي ، والجزر ، والمكسيك ، والبرازيل ، وجزر الباهاما ، وسنغافورة ، والمهد ، والصين ، وسريلانكا . وقد فصلت هذه المؤشرات ، داخل كل قطاع ، إلى عدد ثان من المؤشرات الفرعية ، نحو ثمانية أو تسعة في كل قطاع من الاقتصاد إلى السياسة . ثم قامت بعملية مسح شارك فيها جميع محرري المجلة ، دون أن يعرفوا أسماء البلدان ، غير انهم اضطروا إلى الاختيار بين القوائم التي بها أسماء المؤشرات ، ثم المؤشرات الفرعية ، والأرقام ، بغية التوصل إلى أعلى مستوى من الموضوعية . وجاءت الإجابات ملفتة للنظر من حيث أنها دلت دالة واضحة على أن الاستقرار والثبات هو الأساس في معظم الخيارات ، دون المبالغة في أية ناحية ، وخاصة من حيث الاستهلاك . وقد أشارت الأبواب أيضاً إلى أن المؤشرات الاقتصادية ، في حد ذاتها ، لم تحسن الأمر بأي حال من الأحوال ، مع العلم بأن محرري المجلة مزيج من البريطانيين والأمريكيين ، أي أنهم يتمون إلى البلدان الصناعية الأكثر تقدماً . ولقد دل مجمل الإجابات بوضوح على أن « نوعية الحياة » ، أي ذلك المزيج الدقيق بين استقرار النظام السياسي ، وانتشار التعليم والثقافة ، والتمتع بالخدمات العامة وبحقوق الإنسان ، وسهولة التحرك والتعامل

والتفاعل مع مختلف الأفراد والمجتمعات تلعب الدور الأول بالنسبة للعامل الاقتصادي ، الكمي ، الذي كان يرى البعض ، ومازال ، انه العامل الحاسم في تحديد نوعية المجتمعات ، ومن ثم في الاختيارات الاجتماعية والسياسية . كما ان النظرة الشاملة إلى مختلف التحليلات المبنية على هذا الاستفتاء دلت بجلاء على أن مجموعة الدول الغربية ( فرنسا ، المانيا الغربية ، استراليا ، ايطاليا ، سويسرا ، السويد ، الولايات المتحدة ، انجلترا ، كندا ، اسبانيا ، واليابان ) تسبق في تقدمها بكثير القطاع الثاني من الدول - وهذا أمر طبيعي نظراً لنوعية المحررين الذين اشترکوا في هذا الاستفتاء التحليلي .

وما يسترعي الانتهاء في هذا الأمر - وقد سردناه لعرض الاشكالية بشكل محدد - ذلك الشعور بالرضا ، أي الشعور بأن الفالية العظمى من الذين شارکوا في الاستفتاء وتحليله يقبلون النمط السياسي والاجتماعي والثقافي والاقتصادي السائد في المجتمعات الصناعية المتقدمة . فان كان الأمر كذلك - ومرة أخرى ، فان هذا المسح جاء غاية في الدقة - فمن أين إذن تأتي صيحة « الأزمة » ؟ ومن أين الشعارات اليومية وعشرات الآلاف من المقالات والتحليلات الإذاعية ، والكتب والمسرحيات والأفلام والشعارات السياسية التي تتکالب ، يوماً بعد يوم ، على إشعار الجماهير الواسعة في العالم الغربي المتقدم ، وبالطبع في العالم أجمع من حيث سيطرة الغرب على وسائل الاعلام ، بأنه ثمت « أزمة عالمية » ؟

لقد عرضنا ، خلال هذا البحث ، مراراً ومن زوايا مختلفة ، إلى موضوع اشكالية «الأزمة» ، أو على الأقل إشكالية الشعور بالأزمة . ومن الهام ، قبل الانتقال إلى دراسة الرؤى المختلفة لتغير العالم ، أن نلخص هذا التحليل المقتصب عبر مراحله الثلاث .

أ - المرحلة الأولى ، التقليدية ، هي التي اقتنى فيها الشعور - بالأزمة بطبيعة هذه الأزمة التقليدية ، أي بطبيعتها الاقتصادية . وكان ذلك ابتداء من الأزمة العالمية الكبرى عام ١٩٢٩ - ١٩٣٢ .

ثم جاء تباطؤ معدل نمو اقتصاديات الدول الصناعية الرأسمالية المتقدمة في غرب أوروبا ، أزمة عالمية جديدة ، أو تباطؤ في معدل نمو الاقتصاديات المتقدمة . والشيء الغريب أن التصريح بوجود الأزمة ، وبحدوث أزمة عالمية جديدة ، صدر عن عواصم أوروبا الغربية ، بعد أن اضطررت إلى دفع نسبة أعلى بكثير من ذي قبل لتفريطية استيراد البترول ، بينما استمرت الولايات المتحدة في جو لا يتسم بالتأزم الجذري حتى جاءت رئاسة ريجان عام ١٩٨١ لتأكد أن الولايات المتحدة على فرض أولويتها المطلقة على عموم القطاع الاقتصادي وكذلك الاستراتيجية السياسية الغربية ، بل والعالم ، مستغلة في ذلك إمكاناتها الطبيعية وطاقاتها الكامنة الهائلة ، وإن طرح اشكالية الأزمة بالمعنى التقليدي ، الاقتصادي ، بعد الحرب العالمية و إعادة بناء أوروبا الغربية ، استغرق وقتاً طويلاً نسبياً ، هذا بالإضافة إلى أن إشكالية الأزمة لم تطرح إلا بالمعنى الاقتصادي منذ ١٩٢٩ . ومكذا يمكن أن نقول أن الاشكالية التقليدية للأزمة ، أي الاشكالية

الاقتصادية ، استمرت من ١٩٢٩ إلى ١٩٧٣ .

بـ- ثم جاء المستوى الثاني لطرح هذه الاشكالية ، وهو المستوى السياسي وقد اقتضى هذا الطرح الثاني القيام بإقناع دائرة واسعة في مجالات السياسة والاعلام والرأي العام بأن العامل الاقتصادي ، وحده ، لا يكفي . فهذه مثلاً اليابان وقد فاقت جميع معدلات النمو الصناعي والفاعلية الاقتصادية ، برغم انعدام الموارد الطبيعية والطاقة على أرضها ، ورغم ضربها بالقنابل الذرية في ١٩٤٥ . وهذه الصين ، ربع المعمورة ، وقد استطاعت أن تنهي سك ، بعد ثورة وحروب تحريرية دامت نصف قرن ، على أنقاض التخلف المتراكم منذ القرن السادس عشر ، ثم واجهت دمار « الثورة الثقافية » ، ورغم هذا ، عملت بجرأة وشجاعة على تعديل دفة السياسة الاقتصادية منذ ١٩٧٨ حتى تحديد المسار الاقتصادي الجديد في نهاية ١٩٨٤ ثم كانت هناك ظواهر أخرى ، متناقصة ، من طراز آخر . إن تراكم ديون دول أمريكا اللاتينية الكبيرة لم يؤد بها إلى طريق الإفلاس ولا الانهيار ، بل إنه شجع على التطور نحو الديمقراطية ، خاصة في الأرجنتين والبرازيل ، وتأكدت معالم هذه الديمقراطية في المكسيك وفنزويلا مثلاً . من أين إذن عدم التناسق هذا ، بين العامل الاقتصادي والظاهرة الاقتصادية العامة ؟ هكذا ، وفي هذا الجو ، نشا المفهوم السياسي للأزمة : فالعوامل الاقتصادية - الاجتماعية الداخلية ، رغم أولويتها ، لا تحسن الأمر وإنما المقام الأول

للإرادة أي للقرار السياسي .

وقد أدى هذا التحول من التحليل الاقتصادي إلى التحليل السياسي إلى أن اتجهت الأنظار إلى معالجة تفاصيل الصدام العالمي ، وتصعيد التوتر إلى مستوى الحرب النووية التي يمكن أن تفني البشرية ، على المستوى السياسي في المقام الأول . وذلك لأن القرار السياسي هو الذي دفع الولايات المتحدة إلى التحدي النووي ، مما أضطر الاتحاد السوفيتي إلى مواجهتها ، ثم مواكبتها فضلاً عن أنه هو الذي أعاد الحرب الباردة الجديدة إلى الوجود في عهد رئاسة ريجان . كما أنه هو الذي دفع بالدولتين العظميين إلى السعي نحو إيجاد السبل والمسالك التي قد تؤدي إلى وضع حدًّا لذلك التسابق القاتل نحو المهاوية . أي أن الأزمة العالمية قائمة . ولكنها في المقام الأول أزمة المعقولة السياسية . أي منطق التعاون بين الدول العظمى والكبرى . أو هكذا بدا الأمر للمحللين في هذه المرحلة الثانية لتناول اشكالية الأزمة ، مرحلة التناول السياسي - مرحلة أولوية ماهو سياسي بين ١٩٧٣ وبداية الثمانينات .

ج - ثم تراكمت أحداث من نوع جديد ، حيث وجدت طريقها إلى اتجاهات وقطاعات متناقصة ، الشورة الإيرانية وانهيار دولة التحدث المتغرب . وتشتت الصف العربي بعد كامب ديفيد ، وتصاعد الأصولية الدينية في قطاعات واسعة من العالم ، جنباً إلى جنب مع تسلّلات من نوع جديد ، في الهند والعالم الكاثوليكي ، والفكر السياسي الأمريكي حول ريجان ، ولاهوت التحرير في

أمريكا الوسطى والجنوبية ، والعود إلى كونغشيوس في الصين ، فضلاً عن الأصولية الإسلامية في الدائرة الإسلامية الآسيوية - الأفريقية . . . الخ . تلك ظواهر جديدة لم تكن في حسبان التحليل الاقتصادي ، إذ أنها من طراز ييدو وكأنه لا يمت إلى «التنمية» و«الأزمة» . ثم تفجرت الماجاعة في أفريقيا ، بشكل مروع . وبدأت تتبدل صور غريبة حقاً للعالم : تراكم الشروات والبنخ ، وتزايد الاستهلاك باطراه ، في جوٍ يتزوج بجوت الملائين ، وظهور نزعات قيل أنها انتهت ، ولاعودة إليها . وعادت قطاعات واسعة متنوعة ، متباعدة في الظاهر ، تطرح التساؤلات الفلسفية الرئيسة . وعاد الإيمان بشكل قوي ، وجهًا لوجه مع انتشار الفكر العدمي والتفسخ الخلقي وتفكيك عرى المؤسسات الاجتماعية والأنسانية الثابتة في القطاعات المتقدمة من المجتمعات الصناعية . فهذا الخليط الغريب يبني ، بظهور موجة غير مرقبة : أهي بداية انحدار ، أم بداية حياة وعالِم جديد ؟ أهي «أزمة» من نوع جديد ؟ أم هي ظاهرة جدلية مركبة تتعذر مستوى «الأزمة» ؟

كان هذا هو الجو ، ولايزال . ومن قلبه بدت عملية إعادة طرح المسألة ، إعادة صياغة الأشكالية : ماذا لو لم تكن هذه التناقضات تعبرًا عن «أزمة» ؟ ماذا لو كانت بثابة الصب المصهر التموج ليبركان بدأ يتفجر في أعماق العالم ، منذراً ب نهاية وبشراً ببداية ، بداية تنطلق من نهاية - أي ، في كلمة ، عملية انقلاب شامل ، يمكن

التعرف عليها وتعريفها بأنها «تغير» ابتداء من شمولها ، وتشابك عناصرها ، وتفاهم تناقضاتها ، وارتفاع معدلات سرعة التحرك بشكل غير مخطط . لماذا لو كانت «الأزمة» هي في الواقع الأمر ، عملية «تغير العالم» ؟

لو كان الأمر كذلك ، فلا غرابة في شمول الظاهرة وتشابكها وترابطها الداخلي العضوي رغم التناقضات ، أو من خلال هذه التناقضات على وجه التحديد . فالأزمة ليست اقتصادية ، ولا سياسية في المقام الأول . ولكنها أزمة شاملة ، أي أزمة حضارية ، أزمة النمط الحضاري المهيمن منذ القرن الخامس عشر ، وقد بدأت أنماط ومشاريع حضارية أخرى تتكون ، بشكل أولي ، في الدوائر التي قيل إنها هامشية حتى الآن ، وربما شاءت الظروف أن تقدم الصحف على الأقل في التعبير عن التحدي ، وطرح السؤالات ، والإشارة إلى ضرورة إيجاد حلول أو أجوبة بديلة لتلك التي قدمها المشروع الحضاري المهيمن منذ القرن الخامس عشر ، أي المشروع الحضاري الغربي الأحادي البعد ، الذي وحد العالم .  
نعم ، وربما بلغ الآن حد التأزم .

كان ذلك بمثابة انتقال متوجّل ، من الطرح الاقتصادي ، إلى الطرح السياسي ، ثم أخيراً إلى الطرح العام ، الحضاري ، لما تبدى أولاً أنه أزمة ، وهو في الواقع الأمر عملية تغيير العالم .

لقد تراكمت مظاهر الأزمة الاقتصادية ، أو بالأحرى تأزم عملية

التطور الاقتصادي ، في المجتمعات المتقدمة ، متخذة صورة التباطؤ والأخذت في المجتمعات النامية صورة أشد قسوة بداءً من الديون ، والمجاعة ، وازدياد هوة التفاوت بين مستواها العام ومستوى الدول المتقدمة المهيمنة . واشتدت أيضاً وتتنوعت مظاهر الأزمة السياسية ، خاصة في مستوى العلاقات الدولية ، بفضل التهديد النwoي المغایر لكافة نواعیات التهديدات التي عرفتها الانسانیة حتى الآن . وتشابك البعدان الاقتصادي والسياسي مع البعد الحضاري في كافة المجتمعات ، بحيث اخذت الصورة العامة إطاراً لا اتساق فيه يتحدى التحليل المنطقى التقليدي ، ويستحسن أصحاب الشأن في المراكز الرئيسية لحركة العالم السعي إلى محاولة إدراك حقيقة الأمر ، لابقصد حل الاشكالية ، وإنما على أقل تقدير بهدف فهم نوعية وطبيعة تراكم وتشابك الاشكاليات .

ومن هنا بدأ العمل لصياغة رؤى للعملية الجارية الفريدة ، من نوعها في تاريخ الإنسانية . ومن هنا أصبح لزاماً علينا أن نعرض لها لتبين مسارات المستقبل المطروح الآن أمام العمل الانسانی الوعي الناضج والمتلزم أيضاً بتخطي السلبيات ، دون تفجير معانی الحياة الانسانية ، ايجاباً وسلباً ، في كافة قطاعات المعمورة .



## الفصل الثاني عشر

### الرؤى الأولى : هيمنة المركز الواحد

١ - لا زال نظام يالتا الثاني هو الإطار الذي تتحرك في داخله القوى السياسية ، قوى المحافظة ، قوى التغيير والتجديد ولكن الأمر لم يعد ، كما رأينا ، على النسق التقليدي الذي تحدد في يالتا .

لا شك أن هناك قوتين عظيمتين ، هما التأثير الأكبر في تنظيم أمور العالم ، وتكيف الدوائر الممكنة لحركات التغيير والتطور في كل مكان ، ولو بدرجات متفاوتة . كما أنه لا ريب في أن الامتداد القاري لكل من الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي ، وامتلاك كل منها لشبكات الاتصال البعيدة المدى ، والقوى الإستراتيجية الضاربة . وفوق هذا وذاك التهديد النووي يمكن كلام منها من نوعيات من العمل ، والتأثير ، والفاعلية ، مما يضطر كل دولة إلى أن تحسب حسابها على الأقل بنفس القدر الذي تضع في حسابها - أولاً - مصالحها الذاتية ، وقوتها الذاتية الكامنة والعاملة معاً . فهذا حدث إذن كي يتشر شعور متزايد بأن ثمة تغيراً في نظام يالتا ، ولم يأت ذلك من تهديد مكانة الدولتين العظيمتين ، وإنما ، وربما في المقام الأول ، من علاقة كل منها بالآخر .

لقد رأينا المرة تلو المررة كيف أن العامل الاقتصادي ، وبالتالي المناخ الاقتصادي ، والنزعـة الاقتصادية ، كل ذلك ضاعـف من فاعـلية العـامل الاقتصادي في تـطور السياسـة العالمية منـذ الأـزمة الاقتصادـية

الكبيرى ، وخاصة منذ يالنا . أي أنَّ وضع عامل الاقتصاد فى مقام الصدارة في كلا المعاشرين - كان لا بد وأن يؤثر على مجرى التطور الواقعى للسياسة التي سوف يتوجهها كل منها ، بقيادة الدولتين العظميين . وبمعنى آخر : إذا كان المشروع هو اطراد تطبيق المشروع الحضارى الغربي ، القائم على الإنتاج دون حدود ، والاستهلاك دون حدود ، والتمتع بلا قيود ، ما دام أن الإنسان مالك للطبيعة وسيدها بواسطة العلم والتكنولوجيا ، فكان من الطبيعي أن يصبح الحد الأوحد لهذه التزعة العارمة هو حدٌ ، أو حدود ، السوق العالمية . إن دراسة مؤشرات التقدم الاقتصادي في كافة قطاعات الإنتاج والتبادل والاستهلاك في الدول المتقدمة منذ عام ١٩٤٥ يؤكّد بشكل واضح أن هذا النمو المطرد كان هو الطابع الشامل الأعم في الولايات المتحدة وأوروبا الغربية واليابان ، وفي عدد هام من الدول الكبيرة والمتوسطى النامية وفي المعاشر الآخر ، أي مجموعة الدول الاشتراكية بقيادة الاتحاد السوفيتى ، ساد نفس الجو ، وإن كان ذلك بصيغة أخرى ، ألا وهي اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة ، وكان في هذا اللحاق هدف الأهداف والتحدي الأكبر للمشروع الحضارى الاشتراكي الجديد حسبما حدّته القيادة السوفيتية بعد الحرب العالمية . وهنا أيضاً تدل دراسة مؤشرات النمو في هذه المجموعة الاشتراكية على أنه تقدم بخطأ هائلة حقيقة بعد إقامة النظم الاشتراكية ، برغم الدمار الذي أحدثه الحرب العالمية ، خاصة في الجزء الأوروبي من الاتحاد السوفيتى . وقد عملت القيادة السياسية في هذه المجموعة ، وخاصة في الاتحاد السوفيتى ، على ضغط الإنفاق الاستهلاكى ، أي الإنفاق المتعلق بمستوى معيشة

الجماهير الشعبية الواسعة - إلى درجة كافية بحيث تستطيع ، في آن واحد أن تلحت بمستوى التسلح الأمريكي والغربي لحلف الأطلطي من ناحية ، أو لكي تحقق تقدماً كبيراً في الصناعات الثقيلة التي هي أساس التسلح الإستراتيجي المتقدم من ناحية أخرى . ومن هنا كانت مؤشرات التقدم الاقتصادي في قطاع الصناعات الثقيلة بالغة الأهمية ، بحيث أصبح الاتحاد السوفيتي ثاني قوة اقتصادية في العالم - من حيث الاتساع ، لا من حيث توزيع ثمار هذا الاتساع . بمعدل كاف على الجماهير الواسعة من الشعب للأسباب التي ذكرناها آنفاً .

وكان لا بد لهذا المنطق الاقتصادي الشامل لكل الم العسكريين - رغم التباين الكبير في النظم الاجتماعية وفي الإيديولوجية - كان لا بد له أن يقود إلى نتيجة حتمية ألا وهي تكريس الواقع التاريخي . وهذا الواقع التاريخي ، كما بناه ، قائم على أساس « فائض القيمة التاريخي » الذي انتقل مركزه بعد الحرب العالمية الأخيرة من أوروبا إلى أمريكا الشمالية وخاصة الولايات المتحدة . وبالتالي فإن تسخير الأمور على أساس منطق المشروع الحضاري الغربي ، الذي تحكمه السوق العالمية ، كان لا بد وأن يمكن الولايات المتحدة من تحقيق إنجازات أوسع ، وبشكل أسهل بكثير ، نظراً للتراكم التاريخي الذي أصبحت مالكة له بوصفها الورثة الشرعي لأولوية أوروبا التي أفقدتها الولايات المتحدة من الخراب الذي عمها بعد الحرب العالمية بفضل مشروع مارشال ، ثم جندتها في حلف الأطلطي بقيادةتها السياسية والإستراتيجية والفكرية ، رغم مظاهر عديدة من محاولة

الاستقلال الذاتي ، خاصة في فرنسا في عهد الجنرال ديغول ، وإبتداء من سعي الدولتين الألمانيتين إلى التحاور في اتجاه التوأمة القومى الموحد في مستقبل غير مرصود .

وقد ضاعف من هذا التقدم الملحوظ الذى أحرزته الولايات المتحدة في الثلاثين سنة الماضية أنها ظلت بمنأى عن دمار الحروب ، حتى تلك التي شنتها لكسر شوكة حركات التحرير ، وخاصة في فيتنام . فالقارة الأمريكية ترسانة تكاد لا تقنن من المحاصيل الطبيعية والثروات المعدنية وموارد الطاقة ، واستطاعت بفضل الأمن وراء ستار المحيطين الأطلنطي والمادي أن تجتمع في مصايفها وشركاتها المالية تدريجياً قدرأ هاماً من رؤوس الأموال الغربية ، والعالمية ، وبعد حرب أكتوبر ١٩٧٣ جمعت موارد البترول العربي والإيراني . لقد أثرت حرب أكتوبر ٧٣ ، واستعمال سلاح البترول في المرحلة الأولى ، تأثيراً بالغاً في اقتصاديات دول أوروبا الغربية الرأسمالية ، واليابان ، ولكنها لم تؤثر من قريب أو بعيد على الاقتصاد الأمريكي ، بل إنها دعمته دعماً هائلاً ، بفضل الاستراتيجية الخصارية المضادة التي قادها الغرب حول الولايات المتحدة لاستنزاف الطاقة العربية واستهواه القسط الأهم من موارد البترول العربي والإيراني الدولارية إلى البنوك والشركات المالية الأمريكية - بحيث أصبحت الولايات المتحدة ، وهي من أكبر منتجي البترول في العالم ، هي المهيمنة أيضاً على معظم ناتج الثروة البترولية العربية والإيرانية . ومن هنا كان النهج الأمريكي لإخضاع أوروبا الغربية أكثر فأكثر لقيادتها ورغبتها . ومن هنا كانت قدرة الولايات المتحدة

على صد تقدم حركات وحروب التحرير والثورة الاجتماعية في أجزاء هامة من العالم ، خاصة في القارة الإفريقية : ومن هنا أيضاً كان التحدي الأمريكي للمعسكر الشتراكي بقيادة الاتحاد السوفيتي : فأين النمط الحضاري البديل الذي يستطيع أن يستهوي ، حقيقة ، الجماهير الواسعة التي تعددت على شعار أولوية الاقتصاد ، وضرورة اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة على وجه التخصيص والغربي الرأسمالي المقدم بوجه عام .

وكان لابد لهذه العوامل المشابكة ، في حركة يزداد إطراد ثورها ومعدل تحركها باستمرار ، كان لا بد أن يحدث أثراً ملحوظاً على ميزان القوى بين الدولتين العظميين ، أي أن يشكل عملياً إعادة صياغة لنظام الهيمنة الثنائية ، التي ظلت بطبيعة الأمر قائمة في المجال الاستراتيجي النموي ، ولكنها إنخدت شكلاً مغايراً في المجالات الأخرى . ولعل الرمز الواضح لهذا التغير يتمثل في تلك المحاولة الشرسة المتصلة التي بدأت منذ ١٩٨٤ بهدف تغيير مؤسسات الحياة الدولية ، أي المؤسسات التي تكون منها الأمم المتحدة . ولم يكن الانسحاب الأمريكي من هيئة اليونسكو إلا أكثر هذه العملياتوضوحاً ، وقد أثرت هذه الحملة تأثيرها الواضح على عدد هام من المؤسسات الدولية النابعة من الجمعية العامة لجامعة الأمم المتحدة ، وكان الولايات المتحدة تؤكد بهذا التصرف أنها لا تؤمن بنظام الأمم المتحدة القائم على المسؤولية الجماعية لأسرة الأمم دون تمييز بين كبريتها وصغرتها من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن ميزان القرار السياسي يبدعند من الدول الكبرى ، وعلى رأسها الدولتان العظميان . ومرة

آخرى فإن الولايات المتحدة لم تتصل من البعد الإستراتيجي - الحربى لشائة القيادة العالمية التي تشارك فيها كل من الولايات المتحدة والاتحاد السوفيتى ، وذلك نظراً لواقع الأمر ، وخطورة التحدي المباشر ، وأهوال الحرب الإستراتيجية ، وثورة الصناعات العالمي ضد الخطر النووي . والحق أن دراسة تحول الرأي العام الأمريكى وخاصة الشباب ، خلال السنوات الخمس الأخيرة يمثل ضرورة قصوى ، ويقدم مؤشراً هاماً ، بالنسبة لنفهم هذا التطور الخطير . إن الحرب الباردة الجديدة التي احتطها الرئيس ريجان منذ توليه الرئاسة الأولى ، وأكدها أثناء حملته الانتخابية التي قادت إلى انتصاره مرة ثانية في نهاية ١٩٨٤ ، بينت بوضوح أن الطبقة السياسية ، والجماهير الواسعة الأمريكية تومن بشكل أساسى بما يمكن أن نطلق عليه « منطق أولوية الاقتصاد » : فإذا كانت بلادهم هي دون جدال أكبر قوة اقتصادية ، من الناحية الكمية حتى الآن ، فإن من حقها أيضاً أن تمارس دوراً متقدماً في الحياة العالمية ، أي أن تتفرد مزاياها وحقوق وصلاحيات في التصرف والمبادرة لا تشاركها فيها أية دولة أخرى . فهذا مثلاً الشباب المتمرد الجيل فيتنام في الجامعات الأمريكية ، الذي أرادوا له أن يكون الرائد لشباب العالم ، وخاصة ، شباب الشرق والقارات الثلاث ، من حيث الشورى ، والطليعية ، والريادة التقنية ، أي من حيث أنه يمثل المستقبل المromoc . إن هذا الشباب هو ، حسب سجل التقارير الواردة من الولايات المتحدة ، القوة الرئيسة التي مكنت الرئيس ريجان من الظفر برئاسة بلاده للمرة الثانية ، وقد تحول هذا الجيل في غالبيته العظمى إلى المحافظة ، والاعتزاز بالزعامة الأمريكية ، والتنديد

بكل من يرفض هذه الزعامة ، بل وتدفق تدفقاً إلى أجهزة الدولة الأمريكية التي رحبت بهذا الجيل الجديد الذي أراد أن يعيش عن أخطائه السابقة بوضع كفاءاته العلمية وطاقاته الفكرية العالية في خدمة نفس الجهاز الذي كان ينتمي به بالأمس باسم معاداة الإمبريالية . . . ماذا تعني هذه الظاهرة ؟ إن تدفق شباب أمريكا الراقص ، تحت ألوية الحرب الباردة ، والزعامة الأمريكية للعالم ، حول شخصية الرئيس ريجان ، يعني بشكل واضح ، أن « منطق أولوية الاقتصاد » ، منطق السوق العالمية ، قد أكد وجوده الموضوعي ، رغم الشعارات ، والمشاعر ، وأيضاً رغم التحليلات والطروح الإيديولوجية لليسار الذي قيل حيناً إنه يسار جديد ، ربما لأنه رفع شعارات ثورية لفظية في نفس الوقت الذي ندد فيه - بعنف وشراسة - بإنجازات الدول الاشتراكية على تنوعها . ولكن هذه الظاهرة الحامة تؤكد بشكل واضح أن نظام المساواة الشكلية بين الدولتين العظيمتين في كافة المجالات ، عدا المجال الإستراتيجي ، أمر لم يعد وارداً في واقع الحياة الدولية . هناك تقدم ملحوظ من الناحية الاقتصادية - وابتداء ، مرة أخرى ، من « منطق أولوية الاقتصاد » - أثر تأثيراً كبيراً في صورة العلاقات الدولية كما يفهمها وبمارسها الجيل الجديد ، بل أيضاً الطبقة السياسية ، في أجزاء واسعة من العالم ، أمر لم يكن في الحسبان في مرحلة ١٩٤٥ - ١٩٧٣ ، ولكنه أصبح واقعاً لا بد من حسابه بشكل واقعي دقيق ، دون مبالغة ولا مواربة .

٢ - وماذا إذن لو أتجهت الولايات المتحدة إلى رؤية يمثلها رئيسها

## الحالي ، ألا وهي هيمنة المركز الواحد ؟

«الحلم الأميركي» رسالة الإنسان الجديد ، بعد أن غادر المهاجرون أوروبا الغربية ، ثم قرروا فصم عرى الروابط الثقافية والسياسية التي كانت تربط بينهم وبين إنجلترا غير أن الحلم الأميركي يأتي هذه المرة ، على مستوى جديد ، ومن خلال أولوية الاقتصاد ، والتأثير المهيمن على السوق العالمية . إطار جديد لمفهوم «عالمية العالم» ، من الحلم إلى الواقع .

بل هناك العديد من الأصوات بدأت ترتفع في الغرب الأوروبي ، وفي الولايات المتحدة ، تؤكد أن هذه العملية تمثل المضمون الجديد لـ «تغيير العالم» . نعم ، إن تغيير العالم في نظر دعاة هيمنة الأمريكية ، هيمنة المركز الواحد ، لا يكمن في السعي لإقامة نظام عالمي أكثر عدلاً ومساواة ، وأنظمة من الإنتاج وتوزيع المنتجات والمحاصيل ، أكثر إنسانية وأكثر حرصاً على سعادة الجماهير الواسعة في مختلف القارات . إن «تغيير العالم» يعني من وجهة النظر هذه ، الغاء النظام العالمي غير الواقعي . وهذا النظام غير الواقعي هو الذي يفترض أن مجموعة «الدول الوطنية» ، وهي الوحدات التي تتنظم فيها حياة المجتمعات البشرية ، تشكل مجموعة من الوحدات المتساوية من حيث القانون الدولي ، أي من حيث الحقوق والواجبات حسب ميثاق الأمم المتحدة ، وهو الوريث التارمي لإعلان حقوق الإنسان . إن هذا النظام العالمي غير واقعي ، لأنه تنكر لأولوية الاقتصاد التي جعلت الولايات المتحدة الأمريكية الدولة الأولى من حيث الإنتاج والاستهلاك والتبادل . لا

بد إذن من إعادة النظر في هذا النظام . لا بد إذن من « تغيير » النظام العالمي ، حتى مع الافتراض أن التوازن الإستراتيجي النموي يضطر دعاه هيمنة المركز الواحد ، أي هيمنة الولايات المتحدة الأمريكية ، إلى التحرك بحرص من حيث السيطرة الميدانية على المناطق والدول التي يرونها لازمة لأمنهم وتوسيعهم وتراثهم .

إن هذه الرؤية ، التي تبدو لمعظم العقلاء خارج دولة الهيمنة المركزية الواحدة ، غريبة وغير معقولة ، تتفق كما قلنا في الأساس مع فكرة « أولوية الاقتصاد » ، أي التحكم في السوق العالمية بشكل أكثر فعالية من أي مركز آخر وهي أيضاً تتفق مع الجو السائد في الفكر الاجتماعي والسياسي - وهو المحرك لمناهج ومذاهب معظم مدارس العلوم الاجتماعية والإنسانية في عصرنا - إلا وهو فكر « الحصر النمطي » . فما دام العالم واحداً ، ابتدء من انتشار فكر « العالمية العالمة » وانتشار الوعي بهذه « العالمية » ، فلا بد من ترجمة هذه العالمية إلى فلسفة عامة . من هنا كان الانتقال الذي لم يدركه الفكر النقدي بوضوح حتى الآن ، من تصور « العالمية » ، وهو التصور الذي ساد أوروبا الغربية في عصر الشورات والتنوير ، إلى تصور « الدولية » أو « الأهمية » الذي نظر إلى وحدة العالم من خلال انتشار ثورات العدالة الاجتماعية والإشتراكية في مطلع هذا القرن ، حتى بلغ الأمر ، منذ السبعينات ، إلى حد إحلال تصور « الشمولية » أو « العالمية الشمولية » .

نعم ، العالم واحد . نعم فقد وحد العلم والتكنولوجيا بين مختلف أنحاء العالم . فوق هذا وذاك ، فرضت أولوية الاقتصاد

سيطرتها على كافة أنحاء المعمورة ، وأصبحت السوق العالمية حقيقة واقعة ، حتى لو أرادت المجموعة السوفيتية من ناحية ، والصين من ناحية أخرى ، وبطرق مختلفة ، الإبقاء على دائرة استقلال واسعة لتحركها الاقتصادي الذاتي . هذه - في نظر دعاء « الشمولية العالمية » - لا يمكن أن تقف في وجه الواقع الجديد ، لقد أصبح العالم وحدة واحدة ، من خلال السوق . وهذه السوق تسودها قوى متعددة ، ولكن مركزها الذي لا جدال فيه ، وهو مركزها الأقوى والأكثر نفوذاً إنما يتمثل في مركز الاقتصاد الأمريكي . ومن ثم ، كان لا بد أن يعمل هذا المركز من خلال الدولة - وفي المقام الأول من خلال الشركات الأمريكية المتعددة الجنسيات ، والمصارف والشركات المالية الضخمة التي تحيط بها وتساندها - على ترتيب أمر مختلف « الوحدات » أي الدول الوطنية ، التي لا تكون وحدات ذات حقوق متشابهة ، إن لم نقل متساوية وإنما وحدات لتنظيم عملية تناد الميمنة المالية والتكنولوجية الأمريكية للسيطرة الكاملة على موارد العالم ، وأسواقه المحلية وإمكاناته البشرية ، وطاقاته الميدانية بشكل مرتب - ما دامت هذه « الوحدات » قائمة ، ولكنها قائمة في نظر المركز باعتباره وحدات تقدم عدداً من التسهيلات الإدارية والتنظيمية ، وبوصفها مجموعات اجتماعية مستعدة كل الاستعداد لتقديم الخدمات وتوصيل الخبرة والمعلومات وفتح الأرضية الميدانية بحيث تستطيع الشركات المتعددة الجنسيات ، حول دولة الميمنة المركزية الواحدة ، أن ترتب الأمور على أعلى مستوى من الدقة والإتقان العملي .

ومن خلال هذه العملية الكبرى يتشكل نظام عالي «جديد» ، أي نظام هيمنة المركز الواحد ، وهناك نمط سائد واحد يقدمه هذا المركز . ومن حوله «وحدات» هي الدول الوطنية على اختلاف أنظمتها ، عليها إن أرادت أن تستمر في ركب التنمية أن تتمثل بمعانٍ النمط السائد ، وهي عملية لا يمكن أن تتحقق إلا إذا انزوت خصوصية المجتمعات ، والقوميات ، والثقافات والحضارات لتحل محلها عملية التقليد ، ليس فقط بنقل العلم والتكنولوجيا ، ولا حتى بنقل المعرفة - وهي كلها عمليات مشروعة لها جوانبها الإيجابية المؤكدة ، وكذا سلبياتها - وإنما المسألة في الأساس هي بطبع المجتمع الوطني بالطابع الخارجي ، أي بطبع مجتمع دولة هيمنة المركزية الواحدة . إنه الحصر النمطي ، بكل معاني هذه الكلمة . بدايته التذكر للذات الوطنية ، ونهايته القضاء على استقلال الأوطان ، وحرية الشعوب ، وامكان تحقيق تقدم إنساني عادل ، متنوع التواهي ومعاني المسالك والطروح ، نحو عالم يقترب من المعاني السامية التي حركت الإنسانية ، في كافة إطاراتها ودواائرها الحضارية والثقافية ، عبر العصور

٣ - وكان طبيعياً أن تنشر رؤية «هيمنة المركز الواحد» . وكان طبيعياً أيضاً أن تثير هذه الرؤية ردود فعل مضادة ، وبدأت تلعب اليوم دوراً هاماً ، متزايداً ، في مواجهة آثار هذه الرؤية الأحادية .

٤ - المسکر الغربي أولاً . كان المفروض أن تتأثر الدول الغربية ذات النظام الرأسمالي ، والمنظمة في الأساس داخل إطاري

حلف الأطلنطي العسكري والسياسي ، بإمرة القيادة المركزية الأمريكية . وقد ظل الأمر على هذا النحو تقريباً ، حتى بداية عهد الرئيس ريجان الجديد الذي دفع إلى حرب باردة ثانية أو شُكِّت أن تقود العالم إلى الماوية النوروية : كان المنطق السائد بين الدول الغربية الموالية لأمريكا قبل هذه الفترة هو منطلق « الدفاع » عن مكانتها وصادرتها في الإفاده من فائض القيمة التاريخي ، في وجه ما قيل إنه خطط للغزو والسيطرة السوفيتية على الترسانة الصناعية والاقتصادية والاستهلاكية في أوروبا الغربية ، خاصة بعد تحرك الاتحاد السوفيتي السياسي - العسكري في المجر وتشيكوسلوفاكيا وبولندا ، ورغم تمسك القيادة السوفيتية بسياسة « الوفاق » . ثم جاءت سياسة الهجوم الشامل بقيادة ريجان . ولم يكن الخطر الأولي هو خطر المواجهة مع القوة السوفيتية . ولكن دول أوروبا الغربية استشعرت أن القيادة الأمريكية لم تعد تحسب حساب الحساسيات والمصالح الواقعية لخلفائها في أوروبا الغربية . إن صعود الدولار المطرد أحدث ضغطاً متزايداً ، يوماً بعد يوم ، ضاغف من هول البطالة في دول أوروبا الغربية - وقد بلغت نسبتها ١٢ % من القوة العاملة في مطلع ١٩٨٥ - كما أثر على جهود حكوماتها في الحدّ من زيادة الأسعار والتضخم في الداخل . وفوق هذا وذاك ، بدأت الطبقات الحاكمة في أوروبا الغربية تشعر أن مجال تحركها الذاتي محدود حتى في داخل أرضها ، وليس فقط على المستوى العالمي : إن أصحاب القرار الأمريكي ، وحدهم ، هم الذين يحددون نوعية ومستوى المناورات الحربية في غرب أوروبا ، وهم الذين يحركون وحدات أسطولهم المسلحة نحوياً على شواطئ أوروبا في المحيط

الهادى والبحر الأبيض المتوسط ، وهم الذين يفرضون قرضاً على عدد كبير من دول حلف الأطلنطي في أوروبا إقامة قواعد الصواريخ التوروية المتوجهة إلى الاتحاد السوفيتى ، رغم سخط الرأى العام الأوروبي الذى اقتنى أحياناً بمعارضة مرحلية للحكومات المعنية . وفي كلمة : سبب الحملة الجديدة بقيادة ريجان ارتباكاً متزايداً في الاقتصاد ، وفي الأمن资料 ، لدول أوروبا الغربية الخليفة التي كانت تتحرك حتى ١٩٨١ في إطار دفاعي ، وهي معتقدة في قرارها نفسها أن المواجهة الغربية مع الاتحاد السوفيتى أمر غير قائم .

وهكذا بدأ العد التنازلى . ففي شمال أوروبا ، أي في الدول الإسكندنافية ، ظهرت نزعـة متزايدة إلى الحياد تحت شعار نزع السلاح التوروى من المنطقة . وفي جنوب شرق أوروبا ، أي في اليونان وإلى حد ما في تركيا ، تفاقمت المنازعات خاصة على أساس العلاقات الموضوعية القائمة مع دول شرق أوروبا الإشتراكية والضغط عبر الحدود السوفيتية ، وهنا أيضاً بدأت فكرة نزع السلاح عن حوض البحر الأبيض المتوسط ، وفي إسبانيا اقتنى اشتراكية الموافقة على الانضمام إلى حلف الأطلنطي باشتراط قبول إسبانيا والبرتغال في السوق الأوروبية المشتركة المتجلدة . لقد تسابقت حكومة إنجلترا المحافظة وكافة الحكومات الإشتراكية أو الإشتراكية الديقراطية - بـإثناء اليونان ، التي لها إشكالياتها الخاصة التي تمثل دول « العالم الثالث » في إطار حوض البحر الأبيض المتوسط - إلى إسترضاء القيادة الأمريكية بشكل ملحوظ . وفي هذا الجو الغريب ، المتقلب ، برزت المشكلة الرئيسية في القارة الأوروبية ، ألا وهي

مشكلة الأمة الألمانية . فقد سقطت ألمانيا الغربية ، بقيادة الحزب الاشتراكي الديمقراطي على أيدي برانت وشميت ، جميع دول أوروبا في فتح جسور التعاون مع الاتحاد السوفيتي تحت شعار الأost بوليتيك ostpolitik (السياسة الشرقية) منذ السبعينيات . ثم جاء الحزب الديمقراطي المسيحي إلى الحكم في ألمانيا الغربية ، وأصبح المنادي الأول بالتقرب مع النصف الشرقي الاشتراكي ، من ألمانيا ، أي مع الجمهورية الديموقراطية الألمانية بزعامة هونيكير . وكانت المناسبة هي الاحتفال بذكرى مارتن لوثر مؤسس الكنيسة الوطنية البروتستانتية في ألمانيا في القرن السادس عشر ، وهو أيضاً الصانع البارع للصياغة الحديثة لغة الألمانية . وقد اجتمعت الألمانيتان بشكل متزايد في سلسلة متصلة من اللقاءات ، والتسهيلات ، والمبادلات التجارية والصناعية ، وفهم القضايا المتبادلة ، وإعلان أن الأمر الواقع شيء وحقائق التاريخ الماضي والمستقبل - أي وحدة الأمة الألمانية ، شيء آخر ، يمتد إلى المبادئ . وبلغ الأمر حداً أصبح فيه المتذرون بل والمعلقون الرسميون ، يقولون إن كلاً من الدولتين الألمانيتين لا تتميان إلى أي معسكر ، وإنما إلى منطقة وسطية هي المنطقة الألمانية . ولقد قلل المحرك الأساسي لهذه الظاهرة العلاقة - إذ أن الدولتين الألمانيتين تمثلان القوة الاقتصادية الكبرى والأكثر وزناً يرافق في القارة الأوروبية الأخرى - في ظهور خطر الحرب العالمية الثالثة ، مرة أخرى ، بفضل الاستفزاز الأمريكي . إن مثل هذه الحرب تعني في المقام الأول القضاء على معالم الحياة والحضارة والتقدم في كلتا الدولتين الألمانيتين اللتين أصبحتا الدولتين المعنietين

أولاًً وقبل كل شيء بوقف هذا التيار الجديد ، أي بالعودة إلى سياسة الوفاق . وأخيراً وليس آخرأ ، فإن المؤسسات الصناعية والتكنولوجية في أوروبا الغربية استمرت في تصدير مختلف أنواع المنتجات التكنولوجية المتقدمة إلى الدول الاشتراكية حول الاتحاد السوفييتي ، وذلك عبر الوسطاء من دول حميدة ، رغم تجديد الحصار الأميركي على هذا النوع من التكنولوجيا المتقدمة .

هل هي هيمنة المركز الواحد ؟ أم هيمنة المركز الأقوى على معسكره ، وتزايد نفوذه المهيمن على القطاعات الأخرى ؟

٢ - أما الدائرة الثانية للتحرك الأميركي - دائرة المحيط الهادئ في حلف مع اليابان وتقاهم واقعي تخلله الأزمات مع الصين - فقد حدث فيها أيضاً تطور ملفت للانتظار . ذلك أن اليابان وخاصة بقيادة رئيس الوزراء ناكاسوني ، صاحب السياسة القومية ذات الشعبية الواسعة في بلاده رغم معارضه الحزب الحاكم الذي يرأسه ، اتجهت إلى أن توّكّد معاني التحالف مع الولايات المتحدة من ناحية ، وإلى أن تضاعف معدلات النمو الصناعي والتكنولوجي والاقتصادي بوجه عام من ناحية أخرى ، بحيث أصبحت اليابان أكثر الدول التصنيعية والتكنولوجية فاعلية - أي قدرة على التحرك الفعال في المناطق الحساسة - في عصرنا . وقد ركّزت اليابان بطبيعة الأمر على استعادة نفوذها في جنوب شرق آسيا وعموم دائرة المحيط الهادئ ، مستعينة مرة أخرى بتتفوقها الصناعي والتكنولوجي والاقتصادي ، دون اللجوء إلى الضغط السياسي أو المظاهرات الحربية ، لا سيما وأن قواتها الداعمة في مستوى وسيط ، وذلك باختيار القيادة السياسية

اليابانية التي رأت أنها تستطيع إنجاز خططها التاريخي دون فرض أعباء التسلح المتقدم على ميزانيتها (إن ميزانية الدفاع حتى الآن لا تتعدي ١٪ ، وحتى لو تعدّت هذا الرقم في المستقبل القريب فسيكون ذلك بنسبة ضئيلة جداً) . وهكذا أصبحت اليابان أول الدول المتعاملة اقتصادياً مع الصين - أكبر سوق عالمي ، وذلك لمدة قرن على الأقل حتى تلتحق بالصف الأول من الدول الصناعية والاقتصادية حسب ما تعلنه القيادة الصينية - بل واستطاعت اليابان أن تتنوع من مواردها البترولية ، اعتماداً على الصين والمكسيك ونيجيريا ، بحيث لم تعد في حاجة مباشرة إلى التعامل مع المنطقة العربية - الإيرانية - الإسلامية ، كما كان الأمر بعد حرب أكتوبر ١٩٧٣ . وأخيراً ، وبعد أن غزت الصناعات الإلكترونية اليابانية أسواق أوروبا ، والارات الثلاث ، ركزت اليابان على إفريقيا ، حيث التراكم الهائل للموارد الطبيعية والمواد الخام الضرورية للصناعة التحويلية اليابانية . وفي الوقت نفسه ، تحولت الدول الصناعية في شرق وجنوب شرق آسيا إلى دول مصدرة ، وببدأت تنازع أمريكا في عقر دارها ، وتلعب دوراً هاماً في أسواق أوروبا والارات الثلاث . كل هذا في جو لا يعارض هيمنة الإستراتيجية الأمريكية ، وإنما يتحرك تحت درعها ، بشكل مواكب ، ولكنه مستقل ، يهدف إلى استغلال الثغرات واحتلال المراكز ميدانياً دون إثارة المنازعات المبدئية . وفي كلمة ، فإن دائرة المحيط الهادئ وآسيا الشرقية أثبتت قدرة فريدة في عصرنا على استغلال قناعة الولايات المتحدة برأيه هيمنة المركز الواحد ، وذلك لتحقيق التقدم الميداني الذي حاصر هذه هيمنة الأمريكية ، بشكل عمل واقعي في آسيا ،

وهي تمثل ٦٠٪ من الإنسانية من الناحية البشرية ، عدا ما تختله من مكانة جيو- سياسية وحضارية فريدة حقاً .

٣ - ثم بدأت دوائر الحلفاء ، أو على الأقل الأنصار ، في القارات الثلاث ، تتساءل . فإن كان التقارب بين معظم الدول العربية والولايات المتحدة ، لا يؤدي ، في الواقع الأمر ، إلا إلى دعم غزو إسرائيل للبنان ، والفتck بحركة التحرير الفلسطينية ، ورفض تقديم التسليح الدفاعي المتقدم للدول العربية الخليفة في مواجهة التوسع الإسرائيلي ، فما هي الجدوى من المبالغة في الصدقة ومعانى التحالف ؟ هنا - الواقع الأمر - وخاصة سلاح الغباء - ولكنها الواقع يصدر عن اضطرار ، دون القناعة التي كانت قائمة منذ عشر سنوات مضت . والأمر في أمريكا اللاتينية أشد بكثير ، خاصة بعد اطراد عمليات الاستفزاز المسلح في أمريكا الوسطى ، دون اعتبار لمبادرات الدول الخمس لمجموعة « كونتادورا » للوساطة ، بينما استطاعت الدول الأهم - البرازيل ، المكسيك ، الأرجنتين ، فنزويلا - أن تدرج على ضبط توازنها الاقتصادي الداخلي إلى حد ما ، بل وفي دفع التنمية بشكل مطرد ملفت للأنظار ، رغم تراكم الديون الهائلة عليها ، والمفترض أن تؤدي هذه الديون إلى انهيار الأنظمة السياسية الداخلية أو ارتدادها إلى اليمين الدكتاتوري ، في حين أنها رأينا هذه الأنظمة تتجه في الواقع الأمر بخطأً مؤكدة نحو الديمقراطية ، والمزيد منها .

٤ - ويبقى الموقف السوفيتي والصيني . فالاتحاد السوفيتي ، رغم المصاعب الاقتصادية الواضحة ، استطاع أن يقيم درعاً

إستراتيجياً دفاعياً واقياً هائلاً ، اضطر الولايات المتحدة إلى المبالغة حتى وصل بها الأمر إلى فكرة الحرب في الفضاء . وهنا استطاع الاتحاد السوفيتي أن يستغل خاوف أوروبا الغربية بشكل فعال ، بحيث أصبحت الإستراتيجية الأمريكية المحمومة في مأزق . وكانت هذه هي الخطوة الأولى ، والجناح الأول ، لـ إستراتيجية الرئيس أندرهوبوف الراحل ، أي عزل أوروبا الغربية تدريجياً عن الزعامة الأمريكية ، أو على الأقل أضعاف التحالف بينها . أما الجناح الثاني فقد عبرت عنه مساعي الاتحاد السوفيتي للتقارب مع الصين في عهد قيادة تينج سياو بينج وبدأت بالفعل المحادثات ، وأكيد الطرفان أن الهدف هو تطبيع العلاقات بين الدولتين بعد فترة معقولة من السنوات ، لو أمكن تخطي الخلافات القائمة بسبب الحشود السوفيتية على حدود الصين وغزو فيتنام لكمبوديا ، والتحرك العسكري السوفيتي في أفغانستان .

وماذا عن الصين ؟ إن حجم الصين ، ومكانتها الحضارية وكذلك السياسية في العالم ، تجعل منها دون ريب ظاهرة في حد ذاتها ، يجب أن تعنى بها بشكل دقيق في دراسة الرؤى الأخرى لتبصير العالم ، حيث تحمل الصين مكانة الصدارة .



## الفصل الثالث عشر

### الرؤى المعاصرة: صراع الحضارات بين الأيديولوجيتين

١ - تتركز الأنظار على الصراع السياسي القائم في المجال الدولي ، نظراً لخطورته القصوى على مصائر المجتمعات البشرية ، بل وعلى وجود الإنسانية على سطح الأرض في عصرنا ، وان ترتكز منابع ووسائل الإعلام في أحد المعسكرين - المعسكر الغربي ، وخاصة الولايات المتحدة وشبكات الإعلام التابعة لها - على مسألة « مستوى المعيشة » ، أي أنها تمنح الأولوية المطلقة لفلسفة الاقتصاد الاستهلاكي ، مرة أخرى انطلاقاً من سيادة العنصر الاقتصادي في التحليل السياسي - الاجتماعي العام ، على أساس منطق السوق . ويأتي عرض مزايا المجتمع الاستهلاكي دون الإشارة بطبيعة الأمر إلى « فائض القيمة التاريخي » ، إلى مجرى التاريخ الواقعي للنظام العالمي ، وكذلك دون إثارة القضايا الماثلة والغيرات المخيفة ، اللهم إلا من باب التعاطف الأخلاقي المنمق . ولذا دعى هنا للتركيز على هذا المشروع الحضاري أو النمط المعيشي المهيمن ، فهو يحيط بنا من كل جانب بوساطة الإعلام ، والإعلان والترغيب ، وكذا تسهيل وسائل الاتصال والتحرك بالنسبة للقنوات المتوسطة والميسورة التي يتعمى إليها المثقفون والمهنيون في المجتمعات المتقدمة . ويكتفي هنا أن نشير إلى أن الرؤى الأولى هي ، على وجه التحديد ، الرؤى المعاصرة عن هذا المشروع / النمط الأول ، ومركزه العالم الغربي حول هيمونة الولايات المتحدة الأمريكية .

٢ - ويدأ التحدي الذي قاد إلى تكون الرؤية الثانية ابتداء من ثورة أكتوبر ١٩١٧ في روسيا بقيادة لينين وصحبه . كانت المقدمات تمثل في فلسفة عصر التصوير ، ومنجزات الشورات العلمية والبرجوازية الديمقراطية في أوروبا ، والقدي الجذري لتراث الفكر والحضارة في الغرب الذي قام به ماركس وانجلز في منتصف القرن التاسع عشر . وقد أثرت على هذه المعطيات الرئيسة ثورات شعوب الشرق ضد الاستعمار التقليدي ، إذ كشفت مدى الاستغلال وبشاعة الظلم والاضطهاد الذي كانت تمارسه دول أوروبا والغرب المتقدمة ضد أمم ومجتمعات وشعوب الشرق الحضاري . وقد ظل هذا التأثير ثانوياً بالنسبة للطرح الإيجابي - إيجاباً وسلباً - الذي جاء من قلب الغرب نفسه .

كان الجواب كذلك ، أي في الرابع الأول من القرن العشرين ، هو جوا انتصار العقلية الرأسمالية ، أي الرؤية الأولى ، بشكل ساطع ، مما أدى إلى الحرب العالمية الأولى ، أي حرب ١٩١٤ - ١٩١٨ ، لاقتسام المستعمرات والأسواق بين مجموعتين من الدول الرأسمالية الاستعمارية ، مما دفع الولايات المتحدة لأول مرة إلى التدخل في القارة الأوروبية ، حيث كان بدءاً لدورها العالمي الذي بلغ ذروته بعد الحرب العالمية الثانية كما رأينا . الرؤية الأولى ، وقد لخصها الفيلسوف البريطاني « هوبس » ابتداء من مقولته « بلوتوس » في روما القديمة بقوله « إن الإنسان ذئب لأنبه الإنسان » وأن ذلك يمثل « الحال الطبيعي للبشر » . وكان هذا هو عهد انتشار الروح الفردية ، والعنف والكراهية ، والتنافس على الثروات ، ذلك الجواب

الذى ساد روايات « ديكنر » في إنجلترا ، وفي « الكوميديا الإنسانية » لـ « بلزاك » في فرنسا وهو جو لا إنسانى وصفه كاتب ألمانيا الكبير في عصرنا بأنه جو « الوحدة في عالم الملاك » - الوحدة التي أدت إلى انتشار الأمراض النفسية والعصبية والانتحار والسلبية ، والفكى العدمي اليائس » أي فلسفة الانحدار .

وقد أرادت الثورة الاشتراكية الأولى في تاريخ الإنسانية أن تقيم نطأً جديداً للحياة ، ابتداء من القضاء على الملكية الفردية لوسائل الانتاج . ورفع شعارات تحقيق العدالة والإخاء والمساوة من الناحية الواقعية في أنظمة اشتراكية واقعية .

وقد اتجه التفكير أولاً بالنسبة لـ « نمط الحياة » إلى الناحية المادية . ولكن سرعان ما تحول للجمع بين الناحيتين المادية والروحية . حتى بلغ التركيز على الناحية الروحية مدى كبيراً في المرحلة الأخيرة ، وبشكل ملحوظ ، تحت شعار « الحضارة الروحية الاشتراكية » ، وهو تعبير جديد تماماً بدا يتحدد خلال السنوات العشر الأخيرة ، ابتداء من تأزم الرؤية الأولى ، رغم بريقها ، بل ومن خلال تناقضات ذلك البريق الذي بدا وكأنه عاجز عن أن يلبى الاحتياجات الأعمق للإنسان .

وأصبح ترتيب التساؤلات ، وكأنه مقلوب : فالتساؤلات الأولى تتجه إلى طبيعة القيم الروحية ، والثقافية ، وأخيراً المادية التي يمتلكها المجتمع ، ثم تبدأ دراسة كيفية توزيع هذه القيم ، وأنماط تلبية الاحتياجات ، مع التركيز على الظروف التي تتشكل على أساسها هذه القيم ، ثم تحليل دور هذه القيم في تنمية الإنسان ،

وتتلنوا ذلك ، حسب رأي كبار منظري فكرية «الحضارة السروجية الاشتراكية» - وهي الرؤية الثانية التي تتحدث عنها - دراسة المقاييس الرئيسة للحياة الإنسانية الإيجابية ، أي درجة معقولية وعدالة تنظيم المجتمع ، وتناسب هذا التنظيم مع احتياجات النشاط الحيواني للإنسان ، وخاصة مع نموه الأخلاقي والروحي ، وكذلك دراسة دوافع النشاط ، والأخلاق والعلاقات الإنسانية المتبادلة ، ومعايير النجاح والفشل ، والمكانة الاجتماعية ، وأخيراً وليس آخرًا ، مغزى الوجود . لقد ابتعدنا تماماً عن أولوية العامل الاقتصادي ، على الأقل فيما يتعلق بتقييم نوعية الحضارة القائمة على نمط الحياة السائد . ويتمثل رد الفعل لهذا محاولة هامة للخروج من مأزق سيادة الاقتصاد ، في إطار منطق السوق العالمية . ومنها تتشكل الرؤية الأولى التي لا يستطيع فيها البديل الاشتراكي أن يفلت من شباك التسابق من أجل رفع مستوى المعيشة ، أي الاستهلاك ، بكل ما يحمله الاستهلاك من تحديات مفتعلة ، وتهديدات للطاقة المادية والروحية للمجتمعات البشرية المتباينة بطبيعة الأمر ، مما يؤدي في النهاية إلى الخص النعمي ، وإلى هيمنة المركز الواحد من الناحية الموضوعية .

والحق أن هذه الرؤية الثانية لم تحظ حتى الآن بالاهتمام الكافي ، لأن من حيث الدراسات المعنية بتقديمها ، ولا من حيث التحليل النقدي لهذه الدراسات والتحاور معها بشكل متعمق ، بغية تطوير مشروع حضاري بديل ، يتسم بطابع اشتراكي إنساني ، يستطيع أن يكون رؤية ثانية بمعنى الكلمة . والسبب في هذا الأمر إنما يرجع إلى

أن معظم المفكرين المعينين بهذه الرؤية الثانية يتحركون في إطار تركيبة فكرية وسياسية راسخة ، ألا وهي إيجاد البديل الدييدولوجي ، ولكن من داخل إطار فكرة أولوية العامل الاقتصادي ، أي من داخل إطار صاغتهقوى المهيمنة وريثة «فائض القيمة التاريخي» على أنه السوق العالمية المتركزة حول الدولة الأكثر تقدماً في هذا المجال .

ولكن هناك عوامل كثيرة ، وإشكالية خاصة ، لهذه الرؤية الثانية لابد أن نشير إليها ولو بشكل أولي في هذا الصدد .

٣ - إن إشكالية الرؤية الثانية تتكون من عدد من التساؤلات والقضايا ، الداخلية والخارجية معاً :

### ١ - ٣

وينطلق التحليل الداخلي من التركيز على النواحي السلبية ، وهي هائلة ، داخل منطقة الرؤية الأولى . فهناك ١٥ مليون طفل يموتون في الدول النامية كل عام قبل سن الخامسة بسبب نقص التغذية ، وحوالي ٨٠ - ٩٠٪ من سكان الريف في الدول النامية لا يتمتعون بالعون الصحي والاجتماعي ، بينما تبلغ نسبة السكان الذين لا يتمتعون بالمياه النقية ولا وسائل الصرف اللازمة ٤٢ التعداد الكامل . كما أن انتشار الأوبئة بين الأطفال في الدول النامية واقع مرعب حقاً . وليس انتشار المجاعة في أفريقيا في الأعوام الأخيرة ، وهي مأساة إنسانية تشبه انتشار الأوبئة في أوروبا العصورظلمة ، إلا التبيجة الموضوعية لتراكم هذه المؤشرات ، ثم إن احصائيات اليونسكو تدل بوضوح على انتشار الأمية في العالم : ٨٠٠ مليون من

المواطنين البالغين سن الرشد ، وكلهم خارج الدول الاشتراكية ، بينما ٢٧٪ من الأطفال لا يدخلون المدارس الأولية ، وتبلغ هذه النسبة ٦٧٪ بالنسبة للمدارس الثانوية ، و٩٦٪ بالنسبة للدراسات الجامعية ... إلخ .

إن السؤال هنا لا يتجه إلى هذه النسبة ، وكلها صحيحة ، وكلها في قطاع الرؤية الأولى غير الاشتراكية . وإنما ينصب السؤال على إقامة علاقة بين هذه الواقع وبين نوعية نمط الحياة الاشتراكي ، أي نوعية الرؤية الثانية ، وقدرتها على أن تشكل البديل المرغوب والمرتقب للرؤى الأولى . إن واقع الأمر يدلنا على أن الدول الاشتراكية قضت تماماً على جميع نواحي عجز الإنسان ، صحياً وتعليمياً واجتماعياً ومعيشياً ، مما يمثل ولاشك تقدماً هائلاً في سلم تطور الإنسانية . كما أن المحللين الموضوعيين المهتمين بمتابعة تطور هذا النمط الجديد ، خاصة في دائرة الدول الاشتراكية الملتقة حول الاتحاد السوفييتي ، يلحظون عدداً من المظاهر السلبية : ضعف الإنتاج الابداعي رغم توفر القاعدة التعليمية والثقافية والعلمية الواسعة ، حصر معانٍ الانتفاع بالمعطيات المادية والثقافية الجديدة في إطارات ضيقـة نسبياً ، قيود لازالت قائمة على التعبير عن تنوع الطروح والاتجاهات ، وخاصة السياسية منها ، خارج نطاق القنوات الرسمية أو المقبولة ، القيود النسبية على الرحلات الخارجية ، وحرية إقامة العلاقات بكل ما هو أجنبي ، إلا في بعض الحالات ، والدول التي تتمتع بقدر وافر من الحرية الذاتية ، .... إلخ . وقد أجمع المحللون على أن هذه النواحي السلبية بدأت تتضاءل

خلال العشرين سنة الأخيرة ، وأن معدل هذا التضاؤل يتزايد سنة بعد سنة . ولكنهم يرون كذلك أن نمط تنظيم الحياة الاجتماعية الذي تقدمه الرؤية الثانية ، رغم تقادمه المائل في قطاعات عديدة ، أساسية ، لم يستطع حتى الآن أن يشكل البديل الذي تهافت عليه الجماهير الواسعة التي تتحرك في إطار الرؤية الأولى ، هذا رغم إدراك هذه الجماهير أن السلبيات المائلة أيضاً في دائرتها لا يمكن أن تنكر بحال من الأحوال ، خاصة في جو انتشار البطالة والإجرام والفكر العدمي . وعلى كل حال ، فإن هذه القضية تمثل صعوبة يمكن أن توصف بأنها مرحلية ، أي مرحلية من الناحية التاريخية ، لابد لها من زمن كاف من التطور في جو السلام العالمي كي تنسج وتقدم ثمارها بشكل ملحوظ .

ومن ناحية أخرى ، فإن منجزات هذه الرؤية الثانية في الدول الاشتراكية ، حول الاتحاد السوفيتي - ونحن هنا نتحدث عن الصين ودائرة تأثيرها المعنوي والسياسي - تشكل واقعاً تاريخياً موضوعياً يجعل منها نمطاً آخر ، بديلاً إلى حد بعيد ، لنمط الرؤية الأولى ، رغم أن كليهما يتحركان في دائرة منطق السوق العالمية، من زوايا مختلفة تماماً ، أي أن الجماهير الواسعة في هذه الدول من النمط الثاني متمسكة باليقابية الرؤية الثانية ، وهنا أيضاً بدرجات ونسب متفاوتة ، وإن كانت غير قادرة حتى الآن أن تقنع الغالبية على الصفة الأخرى ، أي في دائرة الرؤية الأولى ، بأنها تكون البديل المرتقب .

٢-٣

ثم يأتي تساوٍ ثان ، أكثر صعوبة ، فهل حقيقة يمكن أن تقول

إن «نط الحياة» هو الذي يحدد نوعية الحضارة؟ فإن كان الأمر كذلك ، أي إذا كان «نط الحياة» ، هو الذي يشكل المحوه ، فمن أين يأتي إذن تنوع المجتمعات البشرية ، حتى في دائرة تحقق هذه الرؤية الثانية ، إلى مجتمعات قومية ، وإلى أمم ، وكذلك إلى دوائر جيو- ثقافية واسعة؟ والتناقض الأساسي هنا يكمن بين شمولية «نط الحياة» - الذي يوصف بأنه يمثل «الحضارة الاشتراكية» - وبين خصوصية الأمم والدوائر الجيو- ثقافية . وجدير بنا هنا أن نلاحظ أن التركيز على مكانة الأمة ، بوصفها تمثل وحدة متجانسة ، متميزة ، صاغتها الظروف التاريخية بحيث جعلت منها هوية ذات خصوصية ثقافية أو شخصية متميزة ، قد ضعف بشكل ملحوظ بقدر مزاد الاهتمام بما قبل إنها تكون «الحضارة الروحية الاشتراكية» الجديدة ، منذ مطلع السبعينيات ، إن تعليل هذه الظاهرة غاية في التعقيد ، فهناك أولاً تأثر الاتحاد السوفيتي والدول الاشتراكية المرتبطة به - ولاشك - بفكرة عالمية العالم ، وهي - مرة أخرى - ذات اتصال عضوي بمنطق السوق العالمية والتنافس على قيادته . ثم هناك أيضاً واقع تطور المسألة الوطنية في الاتحاد السوفيتي ، المتعدد الجنسيات والقوميات ، ورغبة قيادته الأكيدة في صياغة قومية اشتراكية متعددة المعالم ، توكيداً للوحدة الوطنية في جو ازداد فيه التوتر العالمي وخطر الحرب . ذلك ، بالإضافة إلى عامل الصعوبة في الاعتماد على الحركات الوطنية ذات الطابع المتميز ، والتي ، وإن كانت في مراحل ما من تطورها في ائتلاف ، بل وتحالف مع دول الرؤية الثانية ، أي الدول الاشتراكية ، إلا أنها تهدف أولاً وقبل كل شيء إلى تأكيد استقلالية القرار السياسي ، وخصوصية مسار التطور التاريخي

المستقبل ، كما ظهر بوضوح في انتشار موجة حركة عدم الانتهاء عبر الأنظمة والقرارات المختلفة .

ولكن الأمم والقوميات واقع تاريخي ، وكذا آني ، موضوعي لا يمكن تجاهله بحال من الأحوال . كيف إذن يمكن الربط بين هذا الواقع ، سواء في حد ذاته ، أو ، كما بینا ، في إطار تجمع القوميات والأمم المتقاربة المتشابهة في دوائر وسطى هي الدوائر الجيو-ثقافية ، والجيو-سياسية - في إطار الدائرة الجيو-سياسية ثم الدائرة الحضارية الأعم ؟ إنها صعوبة يمارسها كل من دعاة الرؤوية الأولى والرؤوية الثانية بشكل واضح ، وإن كانت الصعوبة أكثر بكثير في القطاع الرأسائي ، نظراً لشدة ضغط المركز المهيمن ، واستمرارية حركات التحرير ، بل وأحياناً الحروب والثورات ، ضد الامبرالية والمميزة .

٣ - ٣

إلا أن الدائرة الاشتراكية نفسها غير خالية من التناقضات الرئيسية . فقد ظهرت في الآونة الأخيرة ظاهرة خطيرة ، ألا وهي الحروب بين بعض الدول الاشتراكية ، وتصعيد الخلافات إلى مستوى الصدام والقطيعة . ويرجع السبب في هذه الظاهرة بشكل واضح إلى تجمع التناقضات القائمة بين مجتمعات قومية لها مصالح وأهداف متباعدة ، رغم انتهاها إلى نمط الحياة الاجتماعية الاشتراكي ، ورغم تبينها للرؤوية الثانية ، بشكل نظري أو تاريخي بعيد المدى حسب الظروف .

ومكمِن الخطورة هنا يتمثل في أن هذه التناقضات ، التي وصلت في بعض الأحيان إلى حد الصدامات الحرية المقصورة ، تسيء إلى الرؤية الثانية بوصفها البديل التاريخي - الحضاري للرؤية الأولى ، والذي يستطيع وحده أن يحقق تغيير العالم بشكل عادل وانساني معاً . لقد أراد المتعجلون من أنصار الرؤية الثانية أن يطروا العامل القومي . ولكنه عاد إلى الساحة من الباب الكبير ، وان ظل محصوراً في نطاق أضيق بكثير جداً مازلاه في دائرة أصحاب الرؤية الأولى ، التقليدية ، الرأسمالية السائدة .

٤ - لقد رأينا كيف أن الرؤية الأولى لم تكون في فراغ ، وإنما عبرت بشكل مباشر عن مصالح وطموح وسياسات مجموعة دول الغرب الرأسمالية حول المركز المهيمن الأولي ، الولايات المتحدة الأمريكية .

وكذلك فإن الرؤية الثانية ، في قطاعها الغربي أساساً ، تكونت ابتداء من الثورة الروسية عام ١٩١٧ ، وتأكدت بعد الحرب العالمية الثانية بقيادة الاتحاد السوفييتي والدول المحيطة به في إطار حلف وارسو .

ومعنى هاتين الظاهرتين هو أن كلاً من الرؤيتين السائدتين حتى الآن لتغيير العالم مرتبطة بعسكر سياسي واستراتيجي له دائرة نفوذ وتحرك ، يعمل دوماً على الحفاظ عليها . وتأكيداً لها ، واضعاف العسكرية الثاني في قلب دائرة نفوذه وتحركه . أي أن الرؤيتين السائدتين لتغيير العالم تندرجان في إطار سياسة للقوة ، سواء أكانت

هيمنة المركز الواحد ، أم تغلب البديل الاشتراكي بشكل سلمي ، في معظم الأحيان ، على النمط الرأساني - الامبريالي .

إن هذا الوضع التاريني للشكلية يرهق بشكل واضح قطاع الرؤية الثانية ، بما يفرضه عليها ، وخاصة على الاتحاد السوفيتي ، من ميزانية هائلة للتسلح التقليدي والنووي ، وكذلك المستقبلي ، مرة أخرى حفاظاً على ما حققه الثورات والأنظمة الاشتراكية ، من هذا الطراز من خلال تضحيات هائلة . ولكن العصب المالي والاقتصادي هائل إلى درجة أنه يشكل اليوم التهديد الأول والأكبر لتقديم هذه الرؤية الثانية بشكل يرغب فيها الجماهير الواسعة في مختلف قطاعات العالم . وهو موقف تدل جميع المؤشرات على أنه سوف يستمر بشكل متصل ، وذلك ابتداء من سباق التسلح الذي تفرضه الولايات المتحدة ، وإن كان هذا السباق يظل محسوباً ، حتى الآن على الأقل ، في إطار لا يتجاوز حدود عدم الشروع في حرب نووية عالمية شاملة .

حقيقة ، « ان الانسان هو غاية الانسان » كما قال الكاتب السوفيتي الكبير مكسيم جوزكى أنها جوهر الرؤية الثانية ، التي تقدم مشرعاً حضارياً جديداً ، ترى أنه يستطيع أن يجذب الجماهير الواسعة التي مازالت منضمة إلى الدائرة الأولى ، بفضل مقتضيات السوق العالمية وحركيتها وسياولتها . ولكن هذه الرؤية الثانية - رغم تفوقها الحضاري المستقبلي - تندرج في إطار « الصراع العالمي » ، القائم واقعياً ، والمتقاسم باستمرار ، وخاصة منذ ١٩٨١ . وقد رأينا أن القوى المحركة للرؤى الأولى ، وإن كانت سائدة حتى الآن ، غير

أنها عاجزة عن أن تفرض هذه الرؤية كمسار لتغيير العالم بالقوة على بقية الإنسانية .

ويصلق نفس الأمر على القوة المحركة للرؤية الثانية . فالصراع بين الحضارتين - الرأسمالية والاشتراكية بالمفهوم السوفياتي - لا يمكن أن يتم إلا من خلال حرب عالمية ثالثة ، تدمّر معالم الإنسانية كما نعهدها .

هنا أيضا نصطدم بمازق تاريخي هائل . ما العمل إذن لفتح أبواب التحرك والعمل الفعال من أجل تغيير العالم ؟



## الفصل الرابع عشر

### الرؤيَّةُ الثالثةُ : التَّعْدِيَّةُ

لقد دار البحث ، المرة تلو المرة ، حول إمكان كسر الدائرة ، أي التحرك الفعال نحو تغيير العالم . إن النظام العالمي القائم منذ القرن الخامس عشر ، وخاصة حول يالطا ، يحاصر إمكانات الحلول الجزئية في مناطق النزاع الرئيسة ، ويفرض على قوى التغيير ، أو يكاد ، أن تنخرط في أحد العسكريين الرئيسيين المتنازعين اللذين يملكان وحدهما ، أدوات القوة الفعلية القادرة على تعديل موازين القوى الاستراتيجية والاقتصادية والسياسية على مستوى عالمي .

ولاشك أن « التغيير » ، يمكن وأنه يحدث بالفعل ، في قطاعات محدودة من الناحيتين الجغرافية والجيو- سياسية . كما أن الرغبة في التغيير ، والقوى البشرية التي تحتاج حاجة حياتية إلى إحداث تغيير في النظام العالمي ، هائلة بمعنى الكلمة . ولكن بيت القصيد هو : ما العمل ؟ أين الأداة أو الأدوات ؟ وكيف يمكن إيجاد الثغرة ؟

تساؤل ذاتي يحوم في الدائرة المحكمة ، التي يتبعين تحطيمها للإجابة عليه .

١ - إذا كانت نقطة البدء هي استحالة تغيير العالم في الإطار القائم الآن ، فإن تحليل مختلف أبعاد هذه العملية الهائلة قادنا إلى أن نتبين

تدرجياً أن هذه الاستحالات لا تحصر في مجال توازن القوى الاستراتيجي والقدرات الحربية ، سواء من حيث الردع أو السيطرة على هذا المجال فحسب ، وإنما يمكن جوهر الصعوبة ، في أن تغير العالم عملية لا يمكن تحقيقها مادام الراغبون فيها والمحاجون إليها يتناولون المستقبل من زاوية تغيير ميزان القوى . ومن هذه الزاوية وحدها ليس إلا . إن سباق التسلیح يتزايد يوماً بعد يوم ، ولا يترك مجالاً واسعاً لتصور أن أحد الطرفين سوف يتوصل ، وحده عن طريق عملية سحرية تتبع له تغلب روّيته ومشروعه الحضاري بشكل تام يعم العمورة ، ويبيقي على الحياة البشرية في آن واحد . كما أن تصور إمكان تغيير العالم بهذه الطريقة هو النتيجة المنطقية للإيمان بأولوية الاقتصاد ، أي بمنطق السوق العالمية ، ورفع شعار اللحاق بمستوى المعسكر المتقدم . مما يغرق الجماهير الواسعة - موضوعياً ، أيًّا كانت الأيديولوجية السائدة شكلاً . في سباق نحو المجتمع الاستهلاكي ، والقيم السوقية ، بحيث يتحول الإنسان إلى أداة لمنتجاته ، ويفقد إلى حد بعيد قدرته على صياغة مشروعه الحضاري البديل بصدر رحب وخطا ثابتة .

ومن هنا ، فإن التحدي الذي تفرضه اشكالية تغيير العالم ثانٍ :

- أ - أولاً وقبل كل شيء إيجاد مركز القوى الكامنة والمتصاعدة التي يمكن أن تلعب دوراً فعالاً في تسويع الاشكالية كما هي مطروحة الآن ، أي كسر المعادلة التي تجمع بين ميزان القوى الحربية من ناحية والتسابق على إشباع مطالب السوق الاستهلاكية من ناحية أخرى .
- ب - كما أنه يتبع في نفس الوقت اتخاذ قرار عدم تكرار التجربة ،

أي السعي إلى الجديد الذي يمكن أن يكسر الدائرة ، ويتحقق التغرة .

٢ - لقد تعددت المحاولات لِإيجاد وسائل وطرق ومسالك وأنمط جديدة بشكل ملحوظ منذ ١٩٤٥ ، وسارت في اتجاهات مختلفة ، يبدو لأول وهلة أنها لا تمت إلى اجتهاد واحد .

١ - ففي الدائرة الرأسمالية ، بُرِزَتْ محاولة هامة لِإنشاء اقتصاد رأسالي يرتكز على محورين ، أحدهما رأسالية الدولة ، والمحور الآخر هو الرأسالية الحرة . وقد جاء هذا التطور ابتداء من نظريات «كينز» في أعقاب الأزمة العالمية الكبرى ، ووجد طريقه إلى برامج جبهات المقاومة ضد النازية والفاشية في أوروبا المحتلة ، مما أدى إلى ظهور القطاع العام ، قطاع رأسالية الدولة ، ذات الأهمية الكبرى في المجالات المحركة لل الاقتصاد في فرنسا في عهد ديجول ، وفي إنجلترا تحت حكم حزب العمال ، وفي إيطاليا بفضل قوة تأثير الحزب الشيوعي خارج الحكم ، وفي أوروبا الشيالية . ولعل أهم نُقطة مغایر في نطاق الدائرة الأولى هو نُقطة الاقتصاد الرأسالي الياباني بعد هزيمة ١٩٤٥ . ولقد سبق أن تعرّضنا له عدة مرات في بحثنا ، مبينين كيف أن الدافع الأول لم يعد هو الربح ، بل توظيف فائض القيمة في البحث العلمي الاستراتيجي البعيد المدى ، بغية فتح الأسواق والسيطرة عليها وتبنيه أرفع القدرات الوطنية للإبداع العلمي والتكنولوجي أولاً وقبل كل شيء . ومع ذلك ، لم تخرج اليابان عن نطاق الدائرة الأولى - الدائرة الرأسالية ، دائرة أولوية الاقتصاد

ومنطق السوق العالمية - وذلك من حيث نمط الإنتاج - ولكنها كسرت تماماً الصورة التقليدية ، لهذا النمط ، سواء تلك التي تسيطر على اقتصاد أمريكا الشمالية ، أو حتى الصورة المختلطة المتواجدة في معظم دول أوروبا الغربية . ولقد ارتكزت في ذلك كما أكدنا مراراً وتكراراً على رفض فكرة «الربع» كالمتحرك الأول والمهدف الرئيسي لعملية الإنتاج الاقتصادي الرأسمالي .

ولقد بدت هذه التجربة في أول أمرها غريبة ، وسرعان ما انتشرت التحليلات القائلة إن اليابان عائدة لـ«النقطة الرأسماли التقليدي» ، مادامت تتحرك في إطار دائرة الهيمنة الأمريكية . مرة أخرى منطق السوق العالمية ، دون هواة . ولكن تفوق اليابان بشكل ملحوظ خلال العشر سنوات الأخيرة ، من حيث سرعة معدل النمو ، وفاعلية التحرك والتدخل الاقتصادي ، والكفاءة الفريدة في مسح الأسواق وفتحها ، ثم السيطرة عليها ، وانتقاء قطاعات النبوغ التكنولوجي والتجديد أولاً وقبل كل شيء قلب أرضية التحليل رأساً على عقب . لقد غدت «اليايان» تحمل الرقم الأول سواء من عناوين الكتب أو من الدراسات الجادة . بل وصل الأمر إلى الحد الذي جعل بعض كبار المسؤولين اليابانيين يصرح بكل وضوح أن الولايات المتحدة ومعها أوروبا الغربية لم تعد قادرة على منافسة اليابان ، وجاء ذلك عقب انتخاب الرئيس ريجان للمرة الثانية في مطلع عام ١٩٨٥ . أي أن التغيرة أصبحت الآن مؤكدة ، كما أن التجديد أضحى ممكناً ، ويتمثل جوهر هذا التجديد في الجمع بين طرفين ،

أحد هم الإمساك بأحدث أدوات التقدم العلمي والتكنولوجي ومناهجه أما الطرف الآخر فهو الاحتفاظ بخصوصية المجتمع التقليدي الياباني القائم على فكرة الوفاق الاجتماعي على مستوى الأمة ، وليس فقط داخل كل قطاع طبقي أو سياسي أو فكري - وهو ما وصفناه بنظام شبيه بالاقطاعية العسكرية وإن كان في قالب إنتاجي رأساً على صناعي علمي تكنولوجي بلغ أرفع مستويات التقدم العالمي .

٢ - كما ظهرت المغايرة في الدائرة الثانية التي تشمل المعسكر الاشتراكي حول الاتحاد السوفيتي ، ثم الصين ودائرة نفوذها ، فضلاً عن الحركات وأحزاب الاشتراكية والشيوعية في العالم .

وبدأ الاتجاه إلى التعديلية منذ عام ١٩٤٨ ، عندما خرجت يوغوسلافيا على القيادة السوفيتية ، مؤكدة بذلك أنها ، وحدها دون جميع الدول الاشتراكية في أوروبا بعد ١٩٤٨ ، هي التي حاربت حرباً تحريرية ثورية أصلية مكتنها من التمتع بالشرعية التاريخية والسياسية على أرضها بعزم نابع من ارادتها .

ثم جاء الصدام الثاني البالغ الأهمية ، بين الاتحاد السوفيتي في عهد خروتشوف والصين بزعامة ماوتسى تونج ورفاقه . وكان المدف هذه المرة هو تأكيد السوفيتية في قلب الدائرة الثانية ، الاشتراكية ، وهنا أيضاً كان تجاهل البعد القومي لإشكالية الاشتراكية ، هو الناقض الأساسي . إن ثورة الصين الشعبية ليست أكبر ثورة في

تاریخ الإنسانیة بل إنها أيضاً ثورة وطنیة تحریریة شعبیة شاملة شارکت فيها كافة قطاعات المجتمع ، باستثناء حفنة من الرأسمالیة السمساریة التابعه للاستعمار . ومن ثم ، كان لزاماً على القيادة السوفیتیة أن تدرك جيداً أن صحوة الحضارة الصینیة ، باسم التحرر الوطنی ، وتحت لواء الاشتراكیة أمر لا يمكن بحال من الأحوال أن ينضوی تحت لواء أية زعامة أخرى في العالم . ولكن فكرة «الحضارة الاشتراكیة العالمية» أو «الحضارة الروحیة الاشتراكیة» ، وتجاهلها للبعد القومي ، والثقافي والحضاری للموحدات الأخرى أدى إلى هذه الكارثة . فكان التباعد ، ثم التنافر ، الذي وصل إلى حد المجاہدة ، إلى أن بدأت المفاوضات من أجل التطبيع ، على مستوى الدولة من جديد ، من جانب الاتحاد السوفیتی ، دون أن ترفض الصین الواقعیة بقيادة تنبع شيئاً بینع هذه المقدمات .

كما أنه نشأت في إيطاليا ، داخل الحزب الشیوعی بزعامة تولیاتی ثم بيرلتوجور . أولاً فكرة «تعددية المراکز» في الخمسينات اعترافاً بمکانة الصين ويوغوسلافیا ، وكذلك خصوصیة الشیوعیة في أوروبا الغربية ، ثم اعقبتها فكرة «المهادنة التاریخیة» ، اعترافاً من بيرلينجور بأنه لا سیيل إلى نبذ المدرسة الثانية الرئيسة للتفكير والعمل في إيطاليا وبشكل ضمني في أوروبا الغربية كلها - ألا وهي المسیحیة السياسية ، شریکة الاشتراكیة في صياغة المستقبل .

إن دراسة الثورة الصینیة والطروح الإيطالية تبين بشكل قطعی أن

هاتين القوتين أدركنا بوضوح عدم إمكان السعي إلى تغيير المجتمع ، ثم تغيير العالم ، من خلال المواجهة الرأسية بين القوتين ، أي من خلال منطق الحرب الأهلية في الداخل والمواجهة بين الحضارتين الرأسمالية والاشراكية في الخارج . إن خط « المسيرة الطويلة » ، خط « الجبهة الواسعة » يتفق في المضمون تماماً مع خط الحزب الشيوعي الإيطالي . لابد ، إن كان التغيير هدفاً ، من تجميع القوى لكسر منطق المنافسة التي لا يمكن إلا أن تستنزف الطاقات وتهلك الأطراف التكوينية الرئيسة في عملية لن يفيد منها إلا أصحاب الجمود التاريخي والأمر الواقع - أي القوى التي لا تعمل في اتجاه تغيير العالم .

وهنا لابد وأن نذكر أن هذه الفكرية العامة ، هذا الموقف المبدئي من ترتيب القوى المتوجهة إلى الحركة التاريخية الإيجابية ، المعنية بتحقيق التغيير ، هي التي صاغت حقيقة مسار اليسار الوطني في العديد من البلاد العربية وخاصة مصر ، حول فكرة « الجبهة الوطنية المتحدة » التي صاغها شهدي عطيه الشافعي ، وكانت أساساً لوحدة الحركة الوطنية حول قيادة الثورة المصرية بعد ١٩٥٢ . كما كانت ، في الأساس ، الفكرة الموجهة لتكوين « منظمة التحرير الفلسطينية » و« جبهة التحرر الوطني » في الجزائر الباسلة التي خاضت أقسى حروب التحرير في عصرنا ودفعت بهم ثمن ، ولم يكن العرب في غيبة عن التاريخ ، وعن التجديد المفكري والسياسي ، بل كانت لهم مكانة هامة في هذا المجال قبل أن يدب التجزع والفرقة في صفوفهم

أمام المجتمعية الحضارية المضادة الشاملة بعد حرب أكتوبر ١٩٧٣  
 لأجهانها ثمارها السياسية ومتراها الحضاري .

٢ - وقد واكبت هذه التحركات الاجتماعية - السياسية الكبرى في كلتا الدائرين - ونحن هنا لم نركز على الصين ، فلها اعتبار آخر في القسم التالي - حركة تجديد عظيمة الأهمية في المجال الفكري :

أ - فقد ظهرت فكرة « الاعتماد على القوى الذاتية » وأصبحت شعاراً مشتركةً لحركات التحرير ، ثم الاستقلال والسيادة الوطنية ، ثم حركة عدم الانحياز في مجالات عدة كما اعتقدتها حركات شبابية وشعبية ونقابية في أقطار عديدة ، رمزاً لرفض منطق السوق العالمية والحصر النمطي ، وضرورة السعي لفتح ثغرات وابعاد أنماط ومسالك جديدة .

ب - وهكذا تكونت فكرة « الخصوصية » في مطلع السبعينيات ، تعبيراً عن الدور المتزايد للشرق الناهض والقارات الثلاث في حركة العالم ، وللتتنوع القائم داخل الدائرين الرئيسين . وانتشرت هذه الفكرة - على المستويين النظري - الفلسفـي ، والعملي - السياسي - انتشاراً واسعاً ، بحيث أصبحت الخصوصية الآن من مسلمات الفكر والعمل السياسي ، رغم الحاجـزـ الكـبـيرـةـ التي يفرضـهاـ منـطقـ السوقـ العالميـةـ والـحصرـ النـمـطـيـ علىـ تنـوعـ التـحرـكـ وـامـكـانـ التـغيـيرـ .

ج - وقد نتج عن هاتين الفكرتين ، أو التصورين ظهور تصور

«الابداع الذاتي» ، في كافة المجالات ، بما في ذلك مجالات الفكر والعلم ، الى جانب الاجراءات العملية ، الميدانية المقبولة عادة . وهنا أيضاً لم يعد هذا المفهوم غريباً ، بعد صياغته ١٩٧٨ ، وقد تبنته عدة مؤسسات وهيئات عالمية ودولية . وأصبح يلقى صدى هاماً في الحياة الفكرية والعلمية ، بل وأحياناً في قطاعات من مدارس الفكر والعمل المعنية بالتغيير في السنوات الأخيرة .

وكان لابد لترانكم هذه العوامل والمؤثرات - وفي المقام الأول بطبيعة الأمر للتحركات والتغيرات التي طرأت داخل الدائرين الرئيسيين - كان لابد أن يكون لها تأثيرها الواضح على فتح التغرة ، نحو التغيير .

### ٣ - التعديلية :

٣ - أشرنا مراراً وتكراراً إلى النمطين المغايرين في كل من الصين واليابان ، بالنسبة لما هو سائد في كل من الدائرين . ولعل أهم تطور في هذا المجال يتمثل في إعلان السياسة الاقتصادية الجديدة ، أي سياسة تعدد القطاعات الاقتصادية في الصين في خريف ١٩٨٤ .

والفكرة الرئيسة في هذه السياسة - التي تعم الآن ربع المعمورة - تبدو بسيطة وواقعية أول الأمر ، ثم تراكم المعلومات والمؤشرات ، من الصين ومن الهيئات الدولية ، مؤكدة أن الانتاج الزراعي زاد بنسبة ٩٪ في عام ١٩٨٤ ، وهو العام الأول من التجارب التي أدت

إلى إعلان هذه السياسة الجديدة . أي أن « البسيط » و « الواقعي » هو أيضاً عنوان للواقعية والفاعلية ، ومن هنا كان لزاماً علينا أن ندقن النظر في هذا الأمر . إن القطاعات الرئيسية للاقتصاد الصيني كانت ولا تزال بين أيدي الدولة بقيادة حزبها الشيوعي : الصناعة الثقيلة ، والتجارة الخارجية ، والبنوك والتأمينات ، والصناعات الخيرية ، والتخطيط الاقتصادي العام . إن هذه القطاعات كلها مركزة في العاصمة ، والمدن الكبرى ، أي عواصم الأقاليم والمحافظات ، وهي كلها مراكز للتركيز السكاني ووسائل الادارة السياسية والتنظيم الاجتماعي المتقدم . ولكن جوهر المجتمع الصيني - كما حلله ماوتسي تونج في مطلع العشرينات هو أنه مجتمع فلاحي ، زراعي في المقام الأول ، وله أيضاً واجهة تجارية تمتد آلاف الكيلومترات على المحيط الهادئ . إن نظام الزراعة الجماعية ، حتى ولو اتخذت شكل « الكومونات » أي نظام الملكية الجماعية ، لعدد من الفلاحين لأرضهم ومنتجاتهم ، يصطدم بالعقبة المعروفة في النظام الاشتراكي ، وهي أن الفلاح لا ينبع للدولة أو لمؤسسة جماعية بنفس الروح التي يتبع بها وكانت له مصلحة مباشرة في هذا العمل . ومن هنا كان قرار حل « الكومونات » ، وتوزيع المساحات الزراعية على الاسر المختلفة في كل قرية أو مركز زراعي بحيث يصبح مالكه لها ملكية كاملة ، ولا تقدم للمجتمع إلا ١٤٪ فقط من المحصول وتحصل الدولة على ٧٪ . ثم يأخذ المجلس المحلي ٧٪ أما الباقي فيصبح ملكاً للأسرة تتبعه في أسواق المدن والمراكز المجاورة أو البعيدة

كما تشاء . وقد حدث مثلاً في مقاطعة جنوب النهر الأصفر ، نهر اليانج تسي كيانج ، وهي أكثر المناطق الزراعية خصوبة في الصين ، أن أدى هذا النظام إلى التحول التالي : قرية نائية تبعد ثلاثين كيلو متراً عن أقرب محطة للسكك الحديدية ، كانت تعمل وردية واحدة في اليوم وبعد التحول الاقتصادي ، قررت الأسر المالكة الجديدة أن تعمل ثلاثة وردديات ، كل وردية تعمل ثانية ساعات ، أي أن يستمر العمل ٢٤ ساعة - طوال النهار والليل .

ومالت الانتاج أن ازداد إلى درجة أن أصبحت مسألة توصيل الإنتاج الزراعي إلى المحطة هي الشغل الشاغل لعموم السكان . عندئذ قرر الفلاحون بناء خط حديدي صغير يربط بين قريتهم ومحطة السكة الحديدية التي تبعد ثلاثين كيلومتراً ، بحيث يستطيعون نقل المنتجات بسرعة وبشكل فعال وطازجة ، إلى المحطة لنقلها إلى أسواق المدن الكبرى . وهكذا سار الأمر . فبني الفلاحون الخط الحديدي الصغير ، وانقلت المحاصيل إلى المحطة ، ومنها إلى المدن الكبرى ، وترتبط على ذلك أن تحولت القرية الصغيرة إلى بورة من النشاط والشراء ، جنباً إلى جنب مع عشرات القرى في المقاطعة الواحدة في مدة لم تزد على سنة واحدة . وترتبط على ذلك في المستوى القومي ، أن أصبحت الصين من كبار مصدري المنتجات الزراعية في سنوات قلائل ، وبلغت مستوى ملحوظاً في نهاية سنة ١٩٨٤ ، واطردت الزيادة شهراً بعد شهر . . . وهكذا . فقد أدت هذه السياسة أيضاً إلى فك الحصار الغذائي حول مدن الصين الصناعية والإدارية ، بحيث أصبح شعار المرحلة الثانية من السياسة الاقتصادية الجديدة هو إعادة تنظيم المدن ، أي رفعها بسرعة إلى

مستوى الحيوية والنشاط وتنوع إمكانات الإفاده من الحياة المادية والمعنوية بشكل واسع وسريع - مرة أخرى على أساس القاعدة الثابتة في الريف ، وقد أطلق سراحه ، وأصبح الفلاحون أصحاب الأمر فيه بشكل أساسي وحياتي ، وهم الذين حاربوا من أجل تحرير أرضهم من الإقطاع والامبرالية نصف قرن بشكل متصل بقيادة نفس الحزب الذي أعاداليوم هذه الأرض إلى أسرهم وأبنائهم ، وإلى الصين كلها . وعلى سواحل الصين ، تعددت «المدن الحرة» أو بوجه أدق «الموانئ الحرة» ، لتجذب لواردات الخارج ، وإنما استثمارات الدول الصناعية والتكنولوجية المتقدمة لإقامة المشاريع المشتركة مع الصين ، بشرط تصنيع أكثر المنتجات تقدماً على أرض الصين ، في نفس الوقت الذي تدرب فيه الشركات الأجنبية الطبيعية آلاف الفنانين والمختصين الصينيين الشباب على ممارسة هذا الإنتاج الطبيعي المتقدم .

هذه إذن صورة عامة لنظام «الاقتصاد المتعدد القطاعات» الذي أحدث ثورة هائلة في الصين بحيث تستطيع الآن أن تطمئن إلى أنها سوف تخطى خسائر «الثورة الثقافية» في سنوات قلائل ، وتلحظ برحب الدول المتقدمة في مدة يعلنون أنها قرن . ويعتبر بعض المراقبين المختصين من الأجانب أنها أقصر من ذلك بكثير .

ومعنى هذا بطبيعة الأمر أن هناك اختياراً صينياً قد تم بالفعل ، وتأكد في الواقع ، ألا وهو نبذ دور الدولة العظمى المهيمنة ، نبدأ تاريخياً كاملاً ، لا لأسباب ايديولوجية - فلسفية فقط ، وإنما أولاً وقبل كل شيء لأسباب واقعية . إن قبول مثل هذا الدور يعني أن يظل اقتصاد الصين يتحرك داخل منطق الصراعات للسيطرة على السوق العالمية بواسطة تكريس معظم ناتج الاقتصاد لبناء قوة استراتيجية دفاعية هجومية جبارة في مستوى الدولتين العظميين . ولا شك أنّ لخصوصية الصين الحضارية والجيو- سياسية دوراً هاماً في اتخاذ هذا القرار . فمن ذا الذي يستطيع التوغل في أراضيها ، بينما الشعب كله ملتزم بثورته ، وأصبح الآن يجني ثمارها بشكل واسع ، مادياً ومعنوياً ؟ وإذا كان أمر الغزو الأجنبي للصين مستحيلاً من الناحية الواقعية ، ما دامت تحفظ أيضاً بقدر متوسط من القوة العسكرية الكلاسيكية والنوروية ، فإن هذا القدر المتوسط لن يمكنها أيضاً من فتح المناطق المجاورة ، أي أنه يعلن بشكل صريح - من خلال هذه السياسة الاقتصادية الجديدة ، أو الاصلاح الاقتصادي الجديد - أن الصين لن تسعى إلى القيام بدور المهيمنة والنفوذ ولكنها ستحافظ على المكانة التي تتزايد فيها قوتها الذاتية ، ويرتفع فيها عالياً مدوياً تأثيرها المعنوي بين الأمم العالم ، وخاصة في القارات الثلاث ، بل وفي الدول المتقدمة أيضاً . ومن المهم أن ندرك هنا أن هذا الاصلاح الاقتصادي الشامل أصبح اليوم الشغل الشاغل للقيادات السياسية والاقتصادية والاجتماعية في الاتحاد السوفيتي والدول

الاشتراكية التابعة له بحيث أصبحت تتساءل عن إمكان تقليده بشكل يطابق ظروفها ، كما أنها تحاول قياس مخاطره . وتحت كلمة « مخاطر » ، يعني النقاد عودة الرأسمالية ، بشكل جزئي ، إلى النظام الاشتراكي . إن القيادة الصينية تعترف صراحة بأن هناك قطاعات رأسمالية تنشأ ، وسوف تتطور ، جنباً إلى جنب مع القطاع الاشتراكي السائد في الاقتصاد الصيني ، ولكنها ترى أن هذا الأمر ضروري ويعبر عن الوضع الواقعي ، ولا خطأ منه على النظام الاشتراكي ، مادام هذا الاقتصاد المتعدد القطاعات يدعم أواصر الرابطة الوطنية ، ويعمق ولاء جماهير الشعب في كل مكان للقيادة السياسية التي أوجدت هذا الطريق المبكر المتخصص ، طريق التعددية في مجال التطور الاقتصادي ، تحت لواء الاشتراكية .

٣- وتقوم هذه التجربة المائلة ، وذلك الاتجاه التاريخي الجديد في تطوير الاقتصاد والمجتمع ، على أساس التنفيذ المتسع النطاق لمعاهدة السلام والصداقة بين الصين واليابان التي وقعت عام ١٩٧٨ . فقد أصبحت اليابان بالفعل هي التي تختلي المكانة الأولى في كافة المشاريع الصناعية ، والتكنولوجية ، والتجارية ، والمالية المشتركة التي تنفذ على أرض الصين ، متفرقة بذلك وبشكل واضح على جموع الدول الأخرى المتممية إلى الدائرة الأولى الرأسمالية ، إذ إنها هي الأخرى قد دخلت في تجربة لإنشاء « تعددية » أو قُل بوجه أدق تجربة متخصصة لتحقيق تطور رأسالي في اقتصادها ومجتمعها .

إن شرق آسيا ، وخاصة دولتي كوريا الجنوبية والشمالية ، يلفت النظر أيضاً ، إن دولتي كوريا تعملاً الآن على ايجاد نوع من التعاون ، قد يؤدي بعد فترة بفضل الوساطة الصينية - اليابانية ، إلى وحدة أو على الأقل اتحاد كونفدرالي ، أسوة بما يحدث الآن بين (الألمانيتين) .

٣ - الحق أن آسيا كلها ، الوسطى والشرقية ، حول المحور الصيني - الياباني ، تشهد أيضاً تجربة هامة من حيث تعددية الفكر والفلسفة . إن أنظمتها الاشتراكية والرأسمالية - وقد بيّنا مدى مغايرتها للنمطين السائدين في كل من الدائرتين الأولى والثانية في الغرب المهيمن - تجمع بشكل واضح بين التراث الحضاري والتجدد أو الثورة . ونعيد القول بأن التجربة الصينية تلعب الدور الرائد في هذه المنطقة . وحتى في فترة « الثورة الثقافية » ، فإن الوثائق تدل على أن الرئيس ماوتسى تونج ورئيس الوزراء شو إن لاي حافظاً بكل ما كان في وسعهما على معالم تراث كونفوشيوس ، سواء تمثل ذلك في البقاء على مدينته ، أو على تمايله في كافة المدن والقرى ، أو المعابد وهي تعد بالآلاف وتنتشر في ربوع الصين ، وكان ذلك في مرحلة لم تستطع فيها الجامعات أن تصمد كما قرر الحزب الحاكم أن تكون إيديولوجيته الرسمية هي « الماركسية اللينينية وفكرة ماوتسى تونج » ، أي أنه جمع بين الإيديولوجية الاشتراكية العالمية وبين الفكر الوطني التقديمي الثوري النابع من أعماق ريف الصين وتراثه الحضاري ،

وهو فكر ماوسي تونج . وفي عهد تينج سياو بينج ، تأكيدت هذه المعاني بشكل ساطع . فقد أعاد الحزب والدولة كونفوشيوس ، وفلسفته إلى مكانة الصدارة ، مؤكدين أنها فلسفة لا تمثل فقط فلسفة النظام الاجتماعي ، والسلم الهرمي للنفوذ والتاثير والامر ولكنها تعبر في المقام الأول عن فلسفة أخلاقية ، إنسانية ، تعاونية ، تمثل المعاني التي جمعت دوماً الصين أمة وشعباً عبر آلاف السنين ، وهي المعاني التي تحتاج إليها الصين الجديدة بقدر ما تحتاج إلى فكر ماوسي تونج المستند إلى إيجابيات الماركسية - الليينية بعد أن أعلن الحزب أن هذه النظرية كانت تمثل قمة التقدم والفكر الاجتماعي السياسي منذ قرن ، ونصف قرن ، ولكنها لم تعد ملائمة الآن لظروف الصين ، وإلا تحولت إلى فكر لا هوتي متزاً لا علاقة له بالتحليل العلمي والواقعية السياسية ، وهكذا تأكيد الشعار الذي رفعه ماوسي تونج : «أن نتعلم من الواقع» - لا «الكتب النظرية لأجيال مضت» .

#### ٤ - تحريك الموقف :

٤ - ١ لقد أدت هذه السياسة الجديدة ، كما قلنا ، إلى هز الجمود الفكري الظاهري في الاتحاد السوفيتي والدول الاشتراكية التابعة له ، وقد كانت المجر في حقيقة الأمر سابقة في طريق التجديد على الصين ذاتها . والمهم هنا أن هذا التساؤل لا بد وأن يفضي إلى نتائج محلدة ، في مستويات سوف تحددها علاقات القوى داخل كل دولة . ومن الممكن أن يكون بعض هذه النتائج هو إدراك أن التنازل عن سبق

السلح ، جزئياً ، وشعار ضرورة اللحاق بمستوى معيشة الولايات المتحدة ، والاتجاه إلى احياء تنوع النشاط الاجتماعي والافاده من ثمار الثورة في الاتحاد السوفيتي يستلزم تغيير السياسة الزراعية كلها ، في اتجاه يقارب الاتجاه الصيني الجديد . ومن الممكن أيضاً أن تكون النتائج مماثلة ، ولكنها أكثر تباططاً وأكثر تنوعاً . وعلى كل حال ، فإن الريادة الصينية ، بدעם اليابان ، وهي الترسانة التصنيعية والتكنولوجية الأولى في عالمنا اليوم ، سوف تشجع الاتحاد السوفيتي وبمجموع الدول الاشتراكية التابعة له على التفكير بشكل عصري ، ولعله يدفع هذه الدول إلى نوع من التعددية ، في العمل على إحداث طفرة في اقتصادها وحياتها الاجتماعية من ناحية ، ويخفف من ناحية أخرى من حدة الصراع الايديولوجي القائم في العالم اليوم .

إن تأثير السياسة الصينية الجديدة على الاتحاد السوفيتي ربما يكون أهم نتيجة لريادة الصين في تحريك الموقف العالمي ، والخروج من الجمود الحالى الراهن نحو مسالك تغيير شامل .

٤ - ٢ - وإن الاتحاد السوفيتي لو قرر على وجه التحديد ، أن يأخذ ، ولو جزئياً ، بدروس التجربة الصينية الرائدة ، فسوف ينعكس ذلك موضوعياً في دفع حركة التقارب بين الدولتين الاشتراكيتين الكبريين إلى الأمام ، والتعجل بتحقيق نوع من التعايش السلمي أولاً ، ثم ، الوئام والتقارب في مستقبل وسيط . إن هذا الأمر ، لو تم ، من شأنه أن يغير بشكل جذري ميزان القوى في

العالم . كما أن تغير هذا الميزان يمكن أن يتم بشكل لا يسفر الولايات المتحدة ويدفعها إلى شن حرب عالمية ، ما دامت الصين متسلكة بدور « التأثير المعنوي » دون « النفوذ » والسيطرة » ، أي دولة الريادة الحضارية دون دولة الدولة العظمى ، وهو دور يقتضي منها البقاء على علاقات طيبة مع الدائرة الرئاسالية ، وخاصة مع الولايات المتحدة .

٤ - ٣ ومعنى ذلك أيضاً أن هذه الحركة لو تمت بشكل حذر وواقعي ، ودون تعجل ، فإنها سوف تؤدي إلى حصر دائرة هيمنة المركز الواحد ، وفرض تعددية التجارب والطرق والأمامط فرضاً على الدائرين الأول والثانية اللتين تعبان عن هيمنة الدولتين العظيمتين في عالمنا اليوم .

ومن ثم فإن حصر دائرة هيمنة المركز الواحد سوف تعني فك الحصار - أخيراً - عن حركة التغيير في المناطق المجمدة حالياً : الشرق الأوسط ، جنوب غرب آسيا ، أمريكا الوسطى ، أفريقيا الجنوبية ، جنوب شرق آسيا ، شمال شرق آسيا . ومن المرجح أن يتربّع على فك الحصار هذا ايجاد حلول وسط - أي حلول تعددية - تأخذ في الاعتبار مصالح الوحدات المختلفة ، بنسب ودرجات وأساليب متفاوتة ، ولكنها على كل حال تمنع قوى التغيير فرصة أكبر بكثير ، وفي واقع الأمر الفرصة الأكبر ، في التسويات الجديدة .

من هنا يبدأ تغيير العالم . ولا سبيل إلى التغيير بالمواجهة الرأسية

وإن التعديلية - في الأنظمة الاقتصادية الداخلية ، وفي السياسات الخارجية ، هي وحدها التي تستطيع أن تمحض تأثير دائرة هيمنة المركز الواحد ، وأن تقلل من أخطار قيام المواجهة النسوية التدميرية القاتلة .

إن فتح الثغرات أمام تسوييات ترجح قوى التغيير في المناطق الحساسة للمواجهة العالمية سوف ينسح الدول الكبرى مجالاً للتنافس ، وللتوريث ، ما دامت الهيمنة الأحادية البعد غير مطروحة بعد الآن .

إن الواقعية السياسية التي قادت إلى التعديلية كانت ولا تزال هي المفتاح . إلا أن الموقف العالمي الجديد - مرحلة تغيير العالم - يقتضي شيئاً فوق هذا وذاك ، وإن كان تالياً لهذه المرحلة الأولى . إن تغيير العالم في حاجة إلى صياغة مشروع حضاري جديد ، يتكون في واقع الأمر من عدة مشروعات حضارية ، وتقدمه الدوائر الحضارية والجيو- ثقافية التكوينية الكبيرة ، ابتداء من تفاعل وتواكب مختلف المدارس التكوينية الأصلية للفكر والعمل بها ، ويقدم روى جديدة ، تتشابك في رؤية عالمية جديدة ، تعيد إلى الإنسانية ليس الأمل الأكيد في استمرارها فحسب وإنما تعيد إليها أنماطاً جديدة ، خلقة إيجابية من التعامل الإنساني ، والحياة المادفة ، والتقدم الروحي والمادي المتزن غير المدمر .

ما نحن إذن على عتبة فكرة وصياغة المشروع الحضاري . ومن

طرح هذا الشعار ، إنما يطرح ، في الوقت عينه ، فكرة صياغة الاستراتيجية الحضارية ، ، أداة له ، وشرطًا لتحقيقه ، وضماناً للمستقبل .



## المراجع

### ١ - باللغة العربية

- البدري ، حسن : **الحرب في أرض اسلام** ، القاهرة ، ١٩٧٦
- حمدان ، جمال : **شخصية مصر ، دراسة في عصرية المكان** ، ٤  
أجزاء ، القاهرة ١٩٦٨-٨٥ .
- حمدان ، جمال : **العالم الاسلامي اليوم** ، القاهرة .
- حمدان ، جمال : **٦ اكتوبر ، الاستراتيجية العالمية** ، القاهرة ، ١٩٧٤ .
- عبدالملك ، أنور : **ربيع الشرق** ، القاهرة ، ١٩٨٤ .
- فخرى ، أحمد : مجلة « دفاع » ، (رئيس التحرير) .

### ٢ - باللغة الانجليزية

ABDALLA, ISMAIL-SAABRI, et al: **Images of the Arab future** London, 1983

ABDEL-MALEK, A. **Social Dialectics: 1: Civilizations and social Theory**, London, 1981

ABDEL-MALEK, A.: **Social Dialectics: 2: Nation and Revolution**, London, 1981

ABDEL-MALEK, A.: ed et al: **Sociologie de l'impérialisme**, Paris, 1971

ABDEL-MALEK, A.: **From Developmentalism to the civilizational Quest - A Mission for The United Nations University**, Madrid, 1980

- ALATAS, S.H.: **Intellectuals in Developing Societies**, London, 1977
- ARMYTAGE, W.H.G.: **A social History of Engineering**, London, 1970
- ARON, R.: **Paix et guerre entre les nations**, Paris, 1962
- ARRUPE, PEDRO, S.J. (PRES. J. Y. CALVEZ, S.J.): **Ecrits pour Evangéliser**, Paris, 1985
- BARNEY, G.O.,ed et al: **The Global 2000 report to the President**, London, 1982
- BERGHAHN, V.R.: **Militarism**, London, 1981
- BOFF, L.: **Jesùs Christ, Liberator**, New York, 1984
- BOOTH, K.: **The Evolution of Strategic Thinking in contemporary Strategy**, 22-49, London, 1975
- BOSC, R.: **Guerres Froides et Affrontements**, Paris, 1973
- BOUTHOUL, G. CARRERE R., ANNEQUIN J.L.: **Guerres et Civilisations**, Paris, 1979
- BOZEMAN, A.B.: **Politics and Culture in International History**, Princeton, 1960
- BRACKEN, PAUL: **The Command and Control of Nuclear Forces**, New Haven & London, 1983
- BRODE, J.: **The Process of Modernisation**, Cambridge (USA), 1969
- BROWN, L.A.: **Innovation Diffusion. A new Perspective**, Methuen, 1981
- BROWN, LESTER R.ed et al: **State of the World**, New York - London, 1984
- BRACKEN, P.: **The Command and Control of Nuclear Forces**, Binghamton, 1983

- BUCHAN, D.: **Western Security and Economic Strategy towards the East**, Cambridge, 1984
- BUZAN, B. - BARRY JONES, R.J.: **Change and the Study of International Delations: The Evaded Dimension** London, 1981
- CALCOVORESSI, P.: **World Politics since 1945**, Harlow, 1982
- CETRI; **The Food Weapon**, Louvain-la-Neuve, 1983 (mimeo)
- CHALIAND, G. - RAGEAU, J.P.: **Atlas Strategique**, Paris, 1983
- CLARKE, JOHN. J.ed.: **Geography and Population**, Oxford, 1984
- COLE, S. + MILES, J.: **Worlds Apart**, Brighton, 1984
- COX, C. + SCRUTON, R.: **Peace Studies: A critical survey**, London, 1984
- GPC. **The Twelfth National Congress of the CPC**, Beijing, 1982
- CROW, B. + THOMAS, A.: **Third World Atlas**, Philadelphia, 1982
- ECONOMIST (THE). **Europe's Technology Gap**, 110-99, 24 XI (1984)
- EIU, **World Outlook 1984**, London, 1984
- ETRILLARD G. + SUREAU, F.: **A l'Est du Monde**, Paris, 1983
- FEIGENBAUM, E . A . + MC CORDUCK, p . :  
**The Fifth Generation** Barnstable, 1983
- FEIGENBAUM, EDWARD A.; and McCORDUCK, PAMELA, EDS.: **The Fifth Generation - Artificial Intelligence and Japan's Computer Challenge to the World**, Reading, Mass., 1983
- FINER, S.E.: **Comparative Government**, Harmondsworth, 1984

- FOBES, J.E.: **A Framework for considering the Future of International Organizations**, San José, 1984
- FRANK, A.G.: **Dependent accumulation and under-development**, London, 1978
- GOONATILAKE, S.: **Aborted Discovery**, London, 1984
- GORCE, P.M., de la: **L'Etat de Jungle**, Paris, 1982
- GORCE, P.M.; de la: **La Guerre et l'Atome**, Paris, 1985
- GUTIERREZ, G.: **A Theology of Liberation**, New York, 1978
- HAKIM, J.: **International Banking, A New Awakening**, The Economist, London III-84
- HALLIDAY, F.: **The Making of the Second Cold War**; London, 1983
- HERALD TRIBUNE, **Aerospace, A Special Report**, Paris, IX/84
- HOLLAND, S.,ed.: **Out of Crisis**, Nottingham, 1983
- HOWARD, M: **The causes of wars**, London, 1983
- HU SHENG: **Imperialism and Chinese Politics**, Beijing, 1981
- HUSIN ALI, S.: **Alignment and Non-Alignment: A General Perspective**, Ilmu Masyarakat, 3, VII-IX, 83, Kuala Lumpur
- IHS: Defence and Consensus: The Domestic Aspects of Western Security, Parts, I. II + III, Colchester, 1983
- IHS: The Conduct of East-West Relations in the 1980s, Parts I, II + III, Colchester, 1984.
- IHS: **The Military Balance**; 1984-1985, London, 1984
- IHS: **Strategic Survey**, 1983-1984, London, 1984
- Informatique, Le Monde, 12223, 15/5/84

- IPSA, **The new International Economic Order and Political Development in the Asian-Pacific Region**, Tokyo, 1982
- ISSA, **L'economie demain: les Océans**, Lyon, 1977
- ITO, KOBUN: **Japan's Defense: Its Present and Future** The NATO Defence College, Roma, June 1985.
- JOFFE G. : **The Middle East and North Africa 1984**, ETU Annual Regional Review, London, 1984
- JOHNSTON, R.J.: **Geography and the State**, London, 1982
- KAWATA, T.: **On Contemporary International Relations - A Japanese View**, Tokyo, 1980
- KINDER, H. + HILGEMANN, W.: **The Penguin Atlas of World History**, Vol. II, Harmondsworth, 1978
- KIRBY, S.: **Towards the Pacific Century: Economic Development in the Pacific Basin**, London, 1983
- LEIDEN, C. + SCHMITT, K.M.: **The Politics of Violence: Revolution in the Modern World**, Englewood Cliffs, 1968
- LEONTIEF, W.W.: **The World Economy of the Year 2000**, in **Scientific American**, Vol. 243, N° 3, IX (1980), 231-207
- MÄEDA, H.: **The Regulation of Armaments for Asia**, Tokyo, 1983
- MEACHAM, J.: **The Technology of Nuclear Weapons**, The Economist, IX, 1984
- MEACHAM, J., ed. et al: **A Transatlantic Debate over Emerging Technologies and Defence Capabilities: A Watershed for the Alliance**, London, 1984
- MEDIANSKI, F.A. + COURT, D.: **The Soviet Union in Southeast Asia**, London, 1984
- MOISI, D., ed.: **Crises et Guerres au XXe siècle: Analogies et**

- Différences**, Paris, 1981
- MTCHEDLOV, MIKHAEL: Le Socialisme, un type nouveau de civilisation**, Moscou, 1983
- NAGAI, M., ed: Development in the non-western World**, Tokyo., 1984
- NAGAI, M: The Effects of Nuclear Armament - a proposal on promoting studies in social sciences and humanities**, Tokyo.
- NETTL, J.P. + ROBERTSON, R.: International Systems and the Modernization of Societies**, London, 1968
- O'BRIEN, R.C. ed.: Information, Economics and Power**, London, 1983
- ODELL, P.R.: Oil and World Power**, Harmondsworth, 1983
- PAXTON, JOHN: The Statesman's Year-Book 1984-1985**, 121st ed., London, 1985
- PETERS,A.: Die neue Kartographie**, New York, 1983
- POIRIER, L.: Essais de stratégie théorique**, Paris, 1983
- PRIMAKOV, Y.M.: The East after the Collapse of the Colonial System**, Moscow, 1983.
- ROBERTSON, D.: Modern Politics**, A dictionary of, London, 1985
- ROWLEY, A.: Picking up its skirts to dance to Washington's tune (World Bank)**, Far Eastern Economic Review, 65-88, IX, 1984
- SCHMIDT, C., ed.: La paix indésirable?** Paris, 1984
- SCOTT, A.M.: The dynamics of interdependence**, Chapel Hill, 1982
- SEKI, H.: Japan in the Global Transformation Process**, Mimeo, Ipshu 1984

- SEKI, HIZOHARU, Ed.: **International Symposium on the Reunification of Korea and Peace in Asia**, (in printing), Tokyo, 1985-
- SIVARD, R.L.: **World Military and Social Expenditures**, 1983, Washington, 1983
- SKLAIR, L.: **The Sociology of Progress**, London, 1970
- SMALLEY, C.: **The Soviet Merchant Fleet's Role in the USSR's Global Strategy**, London, 1983
- STEWART - SMITH, G.: **A Vital US Analysis of the World Balance of Power**, London, 1983
- STODDART, D.R., ed.: **Geography, Ideology and Social Concern**, Oxford, 1981
- STPRI, **Armaments or Disarmament?** Stockholm, 1983
- SUNDERLAND, R.: **Australia's emerging regional defense strategy**, Canberra, 1984
- TAYLOR, C.L. + JODICE, D.A.: **World Handbook of Political and Social Indicators**, Vol. I + II, New Haven + London, 1983
- TAYLOR, Charles Lewis; and JODICE, David A.; Eds: **World Handbook of Political and Social Indicators**, 3rd ed., revised, New Haven and London, 1983, 2 vols.
- THEE, M., **The State of the Globe: Rethinking Problems of the Nuclear Arms Race, Bulletin of Peace Proposals**, Vol. 15, N° 4, Saint-Paul, 1984
- THOMPSON W.R., ed.: **Contending Approaches to World System Analysts**, Beverly Hills, 1983
- UNITED NATIONS, **Study on Israeli Nuclear Armament**, New York, 1982
- VAYRYNEN, R.: **Economic Fluctuations, Technological In-**

**novations and the Arms Race in a Historical Perspective, in Cooperation and Conflict, XVIII, 1983, 135-159.**

**WALLERSTEIN I.: Pattern and Prospectives of the Capitalist World Economy, New York, 1981**

**WALLERSTEIN, I.: The Rise and Future Demise of the World Capitalist System: Concepts for Comparative Analysis, Comparative Studies in Society and History, 16, 1974-387-415**

**WATSON, A.: Diplomacy, London, 1982**

**WOODWARD, K. ed: The myths of information: Technology and post-industrial Culture, Madison, 1980**

**WORLD BANK: Annual Report 1984, Washington D.C., 1985**

**WORLD BANK, THE: World Development Report 1985, 1985**



# المحتوى

تقديم ..... ٥

## الباب الأول عالمية العالم

|                                                        |    |
|--------------------------------------------------------|----|
| الفصل الاول : في اصول «النظام العالمي» .....           | ١١ |
| الفصل الثاني : من «عالمية العالم» إلى حتمية التغيير .. | ٢٤ |
| الفصل الثالث : ثلاث رؤى للتغيير العالم .....           | ٣٧ |
| الفصل الرابع : منطقتنا الصراع الرئيسان .....           | ٥٤ |

## الباب الثاني قنوات التغيير

|                                                               |     |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| الفصل الخامس : السوق العالمية : الطريق المسدود ..             | ٧٩  |
| الفصل السادس : الحياة الاجتماعية والثورة العلمية والتكنولوجية | ٩٦  |
| الفصل السابع : دورة الأفكار : الأصولية والتحديث الوطني        | ١١٣ |
| الفصل الثامن : في التساؤل الفلسفى والإيمانى .....             | ١٣٥ |
| الفصل التاسع : السلطة الاجتماعية .....                        | ١٤٦ |
| الفصل العاشر : ثقل الجيو - سياسة .....                        | ١٧٣ |

### الباب الثالث التحديات والرؤى

- الفصل الحادي عشر : أزمة العالم أم تغيير العالم ؟ ..... ١٩٧
- الفصل الثاني عشر : الرؤية الأولى : هيمنة المركز الواحد ..... ٢٠٦
- الفصل الثالث عشر : الرؤية الثانية : صراع الحضاراتين ..... ٢٢٤  
الآيديولوجيين ..... ٢٢٤
- الفصل الرابع عشر : الرؤية الثالثة - التعددية ..... ٢٣٦
- المراجع ..... ٢٥٦

لـاعضو في عدّة هيئات، وجمعيات علمية وأكاديمية عربية ودولية.  
لـيعمل حالياً كأستاذ بمشروع جامعة الأمم المتحدة بفرنسا.

## المؤلفُ في سطحُور

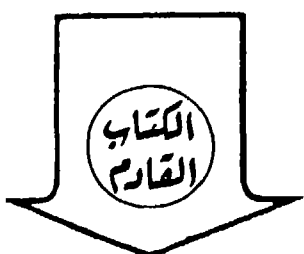
□ د/ أنور عبد الملك.

□ من مواليد القاهرة عام ١٩٢٤ م.

□ حاصل على درجة الدكتوراه في العلوم الاجتماعية عام ١٩٦٤ من جامعة باريس - السوريون بفرنسا، كما حصل على دكتوراه الدولة في الآداب من نفس الجامعة.

□ شارك في العديد من النشاطات والمؤتمرات والندوات وحلقات البحث العربية والدولية، بالإضافة إلى نشاطه كمحاضر وأستاذ زائر في عدة جامعات عربية وأجنبية.

□ له العديد من المقالات والأبحاث، والمؤلفات، بعضها باللغة العربية، وبالبعض الآخر باللغة الفرنسية، وترجمت إلى لغات أخرى. ومن هذه الكتب: «مصر مجتمع يبني»، «العسكريون» وكتاب «مدخل إلى الفلسفة» وكتاب «دراسات في الثقافة الوطنية» ودراسات أخرى تتناول المجتمع المصري من جوانب متعددة.



الصهيونية  
غير اليهودية  
تأليف :  
ريجيننا الشريم  
ترجمة :  
أحمد عبدالله عبد العزيز

## صدر في هذه السلسلة

- تأليف : د/ حسين مؤنس . ١- الحضارة .  
تأليف : د/ إحسان عباس . ٢- الجمادات الشعر العربي المعاصر  
تأليف : د/ فؤاد زكريا . ٣- التفكير العلمي  
تأليف : د/ أحمد عبدالرحيم مصطفى . ٤- الولايات المتحدة والمشرق العربي  
تأليف : زهير الكرمي . ٥- العلم ومشكلات الإنسان المعاصر  
تأليف : د/ عزت حجازي . ٦- الشباب العربي والمشكلات التي يواجهها  
تأليف : د/ محمد عزيز شكري . ٧- الأخلاق والتكتلات في السياسة العالمية  
ترجمة : د/ زهير السمهوري . ٨- تراث الإسلام (الجزء الأول)  
د/ شاكر مصطفى  
مراجعة : د/ فؤاد زكريا . ٩- أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة  
تأليف : د/ نايف نترما . ١٠- جحا العربي  
تأليف : د/ محمد رحب النجار . ١١- تراث الإسلام (الجزء الثاني)  
ترجمة : د/ حسين مؤنس  
إحسان العمد  
مراجعة : د/ فؤاد زكريا . ١٢- تراث الإسلام (الجزء الثالث)  
ترجمة : د/ حسين مؤنس  
إحسان العمد  
مراجعة : د/ فؤاد زكريا . ١٣- الملاحة وعلوم البحار عند العرب  
تأليف : د/ أنور عبد العليم . ١٤- جالية الفنان العربي  
تأليف : د/ عفيفا بهنفي . ١٥- الإنسان المأثر بين العلم والخراقة  
تأليف : د/ عبد الرحمن صالح . ١٦- النفط ومشكلات المعاصرة للتنمية العربية  
تأليف : د/ محمود عبد الفضيل  
إعداد: رواف وصفي . ١٧- الكون والنقوب السوداء  
مراجعة : زهير الكرمي  
مراجعة : د/ علي محمد محمود . ١٨- الكوميديا والتراثية  
ترجمة : د/ علي محمد محمود  
مراجعة : د. شوقي السكري  
د/ علي الراعي  
تأليف : سعد أردوش . ١٩- المخرج في المسرح المعاصر  
ترجمة : حسن سعيد الكرمي . ٢٠- التفكير المستقيم والتفكير الأعوج  
مراجعة : صدقى خطاب

- تأليف : د / محمد علي الفرا  
تأليف : د / رشيد الحمد  
محمد سعيد صباريني
- تأليف : د / عبد السلام الترمذاني  
تأليف : د / حسن أحد عيسى  
تأليف : د / علي الراعي
- تأليف : د / عواطف عبد الرحمن  
تأليف : د / عبد الصtar إبراهيم  
ترجمة : شوقي جلال
- تأليف : د / محمد عماره  
تأليف : د / عزت قرني  
تأليف : د / محمد ذكري عنانى
- ترجمة : د / عبد القادر يوسف  
مراجعة : د / رجا الدريري  
تأليف : د / محمد فتحى عوض الله
- تأليف : د / محمد عبد الغنى سعودى  
تأليف : د / محمد جابر الأنصارى
- تأليف : د / محمد حسن عبدالله  
تأليف : د / حسين مؤنس  
تأليف : د / سعود يوسف عياش  
ترجمة : د / موفق شحاشiro  
مراجعة : زهير الكرمي
- تأليف : د / مكارم الغمرى  
تأليف : د / عبد بدوى  
دور المشروعات العامة في التنمية الاقتصادية
- تأليف : د / علي خليفة الكوارى  
تأليف : فهمي هويدى  
اجمادات نظرية في علم الاجتماع
- تأليف : د / عبد الباسط عبد المعطي  
حكايات الشطار والعيارين في التراث العربي
- تأليف : د / محمد رجب النجار
- ٢١ - مشكلة إنتاج الغذاء في الوطن العربي  
٢٢ - البيئة ومشكلاتها
- ٢٣ - الرق
- ٢٤ - الإبداع في الفن والعلم
- ٢٥ - المسرح في الوطن العربي
- ٢٦ - مصر وفلسطين
- ٢٧ - العلاج النفسي الحديث
- ٢٨ - أفريقيا في عصر التحول الاجتماعي
- ٢٩ - العرب والتعددي
- ٣٠ - العدالة والحرية في نهر النهضة العربية الحديثة
- ٣١ - الموشحات الأندرسية
- ٣٢ - تكنولوجيا السلوك الإنساني
- ٣٣ - الإنسان والثروات المعدنية
- ٣٤ - قضايا أفريقية
- ٣٥ - تحولات الفكر والسياسة  
في الشرق العربي (١٩٣٠ - ١٩٧٠)
- ٣٦ - الحب في التراث العربي
- ٣٧ - المساجد
- ٣٨ - تكنولوجيا الطاقة البديلة
- ٣٩ - ارتقاء الإنسان
- ٤٠ - الرواية الروسية في القرن التاسع عشر
- ٤١ - الشعر في السودان
- ٤٢ - دور المشروعات العامة في التنمية الاقتصادية
- ٤٣ - الإسلام في الصين
- ٤٤ - اتجاهات نظرية في علم الاجتماع
- ٤٥ - حكايات الشطار والعيارين في التراث العربي

- ٤٦ - دعوة إلى الموسيقا  
٤٧ - فكرة القانون
- ٤٨ - التبتوء العلمي ومستقبل الإنسان
- ٤٩ - صراع القوى العظمى حول القرن الأفريقي
- ٥٠ - التكنولوجيا الحديثة والتنمية الزراعية
- ٥١ - السينما في الوطن العربي
- ٥٢ - النفط والعلاقات الدولية
- ٥٣ - البدائية
- ٥٤ - الحشرات الناقلة للأمراض
- ٥٥ - العالم بعد مائتي عام
- ٥٦ - الإدمان
- ٥٧ - البيروقراطية النفطية ومعضلة التنمية
- ٥٨ - الوجودية
- ٥٩ - العرب أمام تحديات التكنولوجيا
- ٦٠ - الأيديولوجية الصهيونية (الجزء الأول)
- ٦١ - الأيديولوجية الصهيونية (الجزء الثاني)
- ٦٢ - حكمة الغرب (الجزء الأول)
- ٦٣ - الإسلام والاقتصاد
- ٦٤ - صناعة الجموع (خرافة الندرة)
- ٦٥ - مدخل إلى تاريخ الموسيقا المغربية
- ٦٦ - الإسلام والشعر
- ٦٧ - بنو الإنسان
- ٦٨ - الثقافة الألبانية في الأبجدية العربية
- ٦٩ - ظاهرة العلم الحديث
- ٧٠ - نظريات التعلم (دراسة مقارنة)
- ٧١ - الاستيطان الأجنبي في الوطن العربي
- ٧٢ - حكمة الغرب (الجزء الثاني)
- ٧٣ - التخطيط للتقدم الاقتصادي والاجتماعي
- تأليف : يوسف السبسي  
ترجمة : سليم الصوري  
مراجعة : سليم بيسير
- تأليف : د / عبد المحسن صالح
- تأليف : صالح الدين حافظ
- تأليف : د / محمد عبد السلام
- تأليف : جان الكسان
- تأليف : د / محمد الرميحي
- ترجمة : د / محمد عصافور
- تأليف : د / جليل أبو الحب
- ترجمة : شوقي جلال
- تأليف : د / عادل الدمرداش
- تأليف : د / أسامة عبد الرحمن
- ترجمة : د / إمام عبد الفتاح
- تأليف : د / انطونيوس كرم
- تأليف : د / عبد الوهاب المسيري
- تأليف : د / عبد الوهاب المسيري
- ترجمة : د / فؤاد زكريا
- تأليف : د / عبد المادي علي التجار
- ترجمة : أحمد حسان عبد الواحد
- تأليف : عبد العزيز بن عبد الجليل
- تأليف : د / سامي مكي العاني
- ترجمة : زهير الكرمي
- تأليف : د / محمد مفاوكو
- تأليف : د / عبد الله العمر
- ترجمة : د / علي حسين حاجج
- مراجعة : د / عطيه محمود هنا
- تأليف : د / عبد الله خلف التميمي
- ترجمة : د / فؤاد زكريا
- تأليف : د / مجيد مسعود

- تأليف : د/ أمين عبدالله محمود
- تأليف : د/ محمد نهان سويلم
- ترجمة : كامل يوسف حسين
- مراجعة : د/ إمام عبدالفتاح
- تأليف : د/ احمد عثمان
- تأليف : د/ عواطف عبد الرحمن
- تأليف : د/ محمد احمد خلف الله
- تأليف : د/ عبد السلام الترمذاني
- تأليف : د/ جمال الدين سيد محمد
- ترجمة : شوقي جلال
- مراجعة : صدقى حطاب
- تأليف : د/ سعيد المغفار
- تأليف : د/ رمزي ذكي
- تأليف / د/ بدرية العوضى
- تأليف : د/ عبدالستار ابراهيم
- تأليف : د/ توفيق الطويل
- ترجمة : د/ عزت شعلان
- مراجعة : د/ عبد الرزاق العدوانى
- د/ سمير رضوان
- تأليف : د/ محمد عماره
- ترجمة : د/ عبد الوهاب السيري
- د/ هدى حجازي
- مراجعة : د/ فؤاد زكريا
- تأليف : د/ عبدالعزيز الحلال
- ترجمة : د/ لطفي فطيم
- تأليف : د/ احمد ملتحت اسلام
- تأليف : د/ مصطفى المصمودي
- ٧٤ - مشاريع الاستيطان اليهودي
- ٧٥ - التصوير والحياة
- ٧٦ - المروت في الفكر الغربي
- ٧٧ - الشعر الإغريقي تراثاً انسانياً وعانياً
- ٧٨ - قضايا التبعية الإعلامية والتلقافية
- ٧٩ - مفاهيم قرآنية
- ٨٠ - الزواج عند العرب (في الجاهلية والإسلام)
- ٨١ - الأدب اليوغسلافي المعاصر
- ٨٢ - تشكيل العقل الحديث
- ٨٣ - البيولوجيا ومصير الإنسان
- ٨٤ - المشكلة السكانية وخرافة المalthوسية
- ٨٥ - دول مجلس التعاون الخليجي ومستويات العمل الدولية
- ٨٦ - الإنسان وعلم النفس
- ٨٧ - في تراثنا العربي الإسلامي
- ٨٨ - الميكروبات والإنسان
- ٨٩ - الإسلام وحقوق الإنسان
- ٩٠ - الغرب والعالم
- ٩١ - تربية السير وتختلف التسمية
- ٩٢ - عقول المستقبل
- ٩٣ - لغة الكيمياء عند الكائنات الحية
- ٩٤ - النظام الإعلامي الجديد

الاشتراك السنوي : وهو مقصور على الفئات التالية :

- المؤسسات والميئات داخل الكويت ١٠ دنانير
- المؤسسات والميئات في الوطن العربي ١٢ ديناراً
- المؤسسات والميئات خارج الوطن العربي ٨٠ دولاراً أمريكياً
- الأفراد خارج الوطن العربي ٤٠ دولاراً أمريكياً

الاشتراكات :

ترسل باسم الأمين العام للمجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب  
ص . ب ٢٣٩٩٦ الكويت ● برقياً ثقفي ● تلكس ٤٤٥٥٤

TLX No 44554 NCCAL

مطابع المسالمة - الكويت

Converted by Tiff Combine - (no stamps are applied by registered version)

سعر النسخة:

- |                    |            |
|--------------------|------------|
| • الكويت           | ٥٠٠ فلس    |
| • السعودية         | ١٠ ريالات  |
| • العراق           | ٦٠٠ فلس    |
| • الأردن           | ٥٠٠ فلس    |
| • سوريا            | ٦ ليرات    |
| • لبنان            | ٥ ليرات    |
| • ليبيا            | ٥٠٠ قرش    |
| • المغرب           | ١٠ دراهم   |
| • تونس             | دينار واحد |
| • الجزائر          | ١٠ دنانير  |
| • مصر              | ٥٠٠ مليم   |
| • السودان          | ٥٠٠ مليم   |
| • عمان             | ريال واحد  |
| • اليمن الجنوبي    | ٨٠٠ فلس    |
| • اليمن الشمالي    | ٩ ريالات   |
| • البحرين          | ٨٠٠ فلس    |
| • قطر              | ١٠ ريالات  |
| • الإمارات العربية | ١٠ دراهم   |